
        
            
                
            
        

    


Niệm Phật Tâm Ðịa Công Phu 



 Lão Hòa thượng Tịnh Không thuyết giảng 

 Dịch theo bản in của Xã Ðoàn Pháp Nhân Tịnh Tông Học Hội Thị xã Ðài 

 Nam, ấn bản tháng 12, 2003 

---o0o--- 

 Nguồn 

 http://niemphat.net 

 Chuyển sang ebook 18-6-2009 

 Người thực hiện : Nam Thiên – namthien@gmail.com 

 Link Audio Tại Website  http://www.phatphaponline.org 



Mục Lục 

Thay lời tựa 

A.XÂY DỰNG TÂM LÝ TRONG PHẬT THẤT 

a. 

Sanh tâm ‘Vô trụ’ 

1. Mục đích của Phật thất 

2. ‘Ðạo’ ở trong sanh hoạt hằng ngày. 

3.  Làm thế nào ‘an tâm đoạn vọng’ 

4. Vạn pháp là tướng tương tục (tiếp nối) của nhân quả 

5. Ðoạn ác tu thiện trong đời sống 

 b.Ảo tướng của duyên sanh, đương thể tức không 

1. Bố thí vô trụ 

2. Quy hướng Cực Lạc Tịnh Ðộ 

3. Chư pháp đều không, nhân quả chẳng không 

4. Hễ những gì có tướng đều là hư vọng 

5. [Chánh] pháp còn nên xả, huống hồ là phi pháp 

 c.Lìa khỏi bốn tướng, tin nhân quả 

1. Rộng kết thiện duyên và pháp duyên 

2. Ðức Phật vạn đức vạn năng 

3. Lìa bốn tướng, hiểu rõ sự lý, tin nhân quả 

 d.Tôn đức Phật A Di Ðà làm thầy 

1. Pháp môn bình đẳng 

2. 

Thân cận thiện tri thức 

3. Ðừng lôi kéo tín đồ, đừng hóa duyên 

4. Pháp môn vô lượng chỉ chọn một môn 

5. Lối dạy học nghệ thuật hóa trong Phật giáo 

6. Tôn Phật làm thầy 

 e. Vũ trụ nhân sanh chỉ là mộng huyễn bào ảnh 

B.CHẤN QUANG PHÁP VỊ 

 a.Quyết tâm cầu sanh Tịnh độ 

1. Cảm niệm ân Phật, ân của hộ pháp 

2. Nội dung và phương pháp tu hành trong Phật điển 

b. Lão thật tu hành, tự tại vãng sanh 

1. Những chuyện vãng sanh gần đây 

2. Dứt ác tu thiện, chuyên cần giữ gìn ba nghiệp 

 c.   Niệm Phật có thể tiêu tai miễn nạn 

1. Vũ trụ là không gian đa nguyên 

2. Không tri ân nghĩa chiêu cảm tai kiếp 

3. Niệm Phật có thể giúp cho thế giới hòa bình 

 d.  

 Lý của chuyện ‘Niệm Phật thành Phật’ 

1. Hư không pháp giới và mình cùng một thể 

2. Hết thảy các pháp từ tâm tưởng sanh ra 

3. Tự tại vãng sanh độ gia quyến 

4. Y giáo phụng hành có thể tự tại vãng sanh 

 e.Giác ngộ -- Nhìn thấu -- Buông xả 

1. Nhìn thấu mới buông xả được 

2. Hiểu rõ nhân quả không oán hận và hối hận. 

3. Dứt ác tu thiện làm lợi ích cho chúng sanh 

 f.  Giữ gìn công phu 

1. Khắc phục dục vọng giữ gìn công phu 

2. Nương nhờ vào chúng (đoàn thể) xả thế duyên 

 g. Buông xả tâm muốn khống chế và tâm muốn chiếm lấy 

1. Dưỡng tâm còn quan trọng hơn dưỡng thân 

2. Năng và Sở đều là không, bất khả đắc (đều không thể được) 

3. Ðọc kinh nghe pháp 

4. Quản [lý] sự [việc] phải giữ giới luật thanh tịnh 

5. Buông xả khống chế, chiếm lấy, yêu cầu (đòi hỏi) 

Truyền Tâm Pháp Yếu 

A. Chân tướng của Ðạo 

B. Lựa chọn pháp phải: Tinh đáng, Khế cơ, Khế lý 

C. Tâm Môn 

1. Chân thành 

2. Có thể xả, chịu buông xuống thì sẽ thoát ra khỏi luân hồi 

3. Căn bản của thành đạo – chân thành, không dối mình, không có chuyện gì sợ cho 

người biết. 

4. Cực Lạc, Hoa Tạng, vô lượng trang nghiêm, người người đều có đầy đủ 

5. Tâm thanh tịnh là chân thành 

6. Tâm bình đẳng là chân thành 

7. Thanh tịnh, Bình đẳng, Giác là Tam Bảo, là mục tiêu của tam tự quy y. 

8. Trong Thanh tịnh, Bình đẳng, Chánh giác tự khởi tâm đại từ bi 

 D.   Hành Môn 

1. Nhìn thấu, Buông xả là then chốt của sự thành đạo 

2. Buông xuống vô lượng pháp, đi sâu vào một môn 

3. Nhìn thấu, Buông xả được đại tự tại 

4. Tùy duyên mà không phan duyên 

5. Niệm Phật phải tương ứng với thập đức 

6. Hết thảy phải làm từ tâm chân thật 

Phụ lục 1:Cứu vãn kiếp nạn, hóa giải tai nạn phải đẩy mạnh bốn thứ giáo dục 

Phụ lục 2:Khai thị tâm yếu của Ấn Quang đại sư 





---o0o--- 

Thay lời tựa 

Phần đầu của quyển sách nhỏ này vốn là ‘Những bài nói chuyện trong 

Phật thất ở Dallas’, phần nhì là đáp lời thỉnh cầu của Ngộ Khải pháp sư, lão 

hòa  thượng Tịnh  Không từ Singapore trực tiếp dùng  mạng  internet khai thị 

cho  đồng  tu  trong  Phật  thất  Dallas.   Hai  phần  này  được  cư sĩ  Truyền  Tịnh 

kết  hợp  lại,  chỉnh  lý,  và  thêm  những  tựa  đề  nhỏ  cho  từng  đoạn.   Vài  hàng 

giải thích và cám ơn. 

Phần  thứ  ba  có  tựa  đề  ‘Truyền  Tâm  Pháp  Yếu’, ghi  lại  buổi  nói 

chuyện của lão hòa thượng với lớp đào tạo nhân tài hoằng pháp kỳ 2, tháng 

11, 1996 tại Cư Sĩ Lâm Tân Gia Ba, do cư sĩ Nhận Chân chỉnh lý. 



---o0o--- 

A.XÂY DỰNG TÂM LÝ TRONG PHẬT 

THẤT 

 

a. 

Sanh tâm ‘Vô trụ’ 

1. Mục đích của Phật thất 

Phật thất là phương pháp tu hành [mà hành giả] đặt ra kỳ hạn để cầu 

chứng,  nghĩa  là  đặt  mục  tiêu  phải  thành  công,  trong  7  ngày  này  phải  đạt 

được ‘nhất tâm bất  loạn’ nói trong kinh  A Di Ðà.  Công phu đến ‘nhất tâm 

bất  loạn’  thường  được  chia  ra  ba  hạng:  thượng,  trung,  hạ.   Công  phu  mức 

thượng gọi là ‘Lý nhất tâm bất loạn’ có cùng  một cảnh giới với mức ‘Minh 

tâm  kiến  tánh,  kiến  tánh  thành  Phật’  trong  Tông  Môn.   Kế  đó  là  ‘Sự  nhất 

tâm  bất  loạn’:  đoạn  dứt  kiến  tư  phiền  não,  công  phu  này  tương  đương  với 

bậc  Tiểu  thừa  A  La  Hán.   Mức  thấp  nhất  gọi  là  ‘Công  phu  thành  phiến’ 

(thành  khối).   Rất  ít  người  có  thể  đạt  được  công  phu  mức  thượng  và  mức 

trung, nhưng ‘công phu thành phiến’ đích thật là ai cũng có thể đạt được. 

Trong  vòng 24  giờ đồng  hồ trong tâm chỉ có  A Di Ðà  Phật, ngoài ra 

không khởi lên một vọng niệm gì khác, đây gọi là ‘công phu thành phiến’. 

Từ điểm này [chúng ta] có thể biết kết thất niệm Phật có mục đích thù thắng 

như  vậy.   Giảng  khai  thị  trong  Phật  thất  được  gọi  là  ‘xen  tạp,  xía  vô’,  vì 

giảng  khai  thị  làm  cho  tâm  người  ta  loạn  lên  và  không  đạt  được  công  phu 

thành  phiến.   Tại  sao  chúng  ta  không  những  giảng  khai  thị  trong  Phật  thất 

mà  còn  giảng  đến  một  giờ  rưỡi?   Nói  chung  cũng  vì  lúc  dự Phật  thất  vọng 

tưởng,  tạp  niệm  [của  các  bạn]  quá  nhiều,  đạt  không  được  công  phu  thành 

phiến, bất đắc dĩ phải làm vậy. 

---o0o--- 

2. ‘Ðạo’ ở trong sanh hoạt hằng ngày. 

Tại sao công phu niệm Phật của mọi người không được đắc lực? 

Nguyên  nhân  là  vì  không  nhìn  thấu,  không  buông  xả,  và  cũng vì  chưa 

hiểu rõ được chân tướng của vũ trụ nhân sanh.  Tất cả kinh điển Ðại thừa 

như Lăng Nghiêm, Lăng Già, Hoa Nghiêm, Pháp Hoa đều đã thảo luận đến 

những vấn đề này.  Tuy kinh Kim Cang không dài nhưng nội dung nhất định 

không kém những kinh luận Ðại thừa khác, mỗi chữ mỗi câu trong kinh đều 

hàm  chứa  vô  lượng  nghĩa  cho  nên  kinh  Kim  Cang  trong  Phật  giáo  Trung 

Quốc đã vượt qua [ranh giới] giữa các tông phái, không kể tu học pháp môn 

nào hầu như không ai không đọc kinh Kim Cang. 

Sự việc mà Phật pháp truy cầu là trí huệ rốt ráo, trí huệ cứu cánh viên 

mãn.  Chỉ có trí huệ  mới có khả năng giải quyết tất cả vấn đề, [vấn đề] lớn 

như sanh tử luân  hồi, thành Phật làm  Tổ, [vấn đề]  nhỏ như thân tâm an  lạc 

ngay trong hiện tại.  Tâm thanh tịnh thì thân sẽ thanh tịnh, trăm bịnh không 

sanh; mỗi năm thân thể càng khỏe và dung mạo trẻ trung thêm. 

Trong Phật pháp không kể Ðại Thừa, Tiểu Thừa, Hiển Giáo, Mật Giáo 

đều  dạy  chúng  ta  đạt  được  niềm  vui  ‘pháp  hỷ  sung  mãn’  trong  sanh  hoạt 

thường  ngày.  [Vậy  thì] tại sao đời sống của chúng  ta  hiện  nay  lại khổ  não 

như vậy?  Nguyên nhân là không có trí huệ.  [Khi tôi] đọc Lục Tổ Ðàn Kinh 

rất ngưỡng mộ Huệ Năng đại sư, lúc gặp Ngũ Tổ Ngài nói: ‘Trong tâm đệ tử 

thường sanh trí huệ’, đủ thấy được Ngài luôn sanh hoạt trong trí huệ; [ngược 

lại] chúng ta thì ‘trong tâm đệ tử thường sanh phiền não’, chúng ta luôn sanh 

hoạt trong phiền não! 

Làm thế nào để chuyển phiền não thành bồ đề? 

Hình dáng của bồ đề tức là niềm vui ‘pháp hỷ sung mãn’, tức là trí huệ 

viên mãn.  Kim Cang Bát Nhã là trí huệ viên mãn và rốt ráo nhất.  Cho nên 

ngay  đoạn  đầu  trong  kinh  Kim  Cang  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  liền  biểu 

hiện sự đại tự tại, đại viên mãn trong đời sống, dạy cho chúng ta thể hội và 

học  theo.   Phần  đông  các  kinh  điển  đều  dùng  việc  [đức  Phật]  phóng  hào 

quang,  hiện  tướng  lành  để  mở  đầu,  nhưng  [đoạn  mở  đầu]  trong  kinh  Kim 

Cang đức Phật Thích Ca Mâu Ni ‘đắp y, cầm bình bát, đi vào thành Xá Vệ 

khất thực’.  Ðây là để nói rõ trí huệ cứu cánh viên mãn vốn là ở trong sanh 

hoạt  hằng  ngày.   Ðức  Phật  Thích Ca Mâu Ni đắp  y, cầm bình bát, ăn cơm 

đều là ‘kim cang bát nhã’; từ sáng đến tối, sanh hoạt, làm việc, tiếp xúc với 

người  và  việc,  tất  cả  đều  là  trí  huệ  cứu  cánh  viên  mãn.   Trong  kinh  Hoa 

Nghiêm,  những  Pháp Thân Ðại Sĩ trong 53 lần tham  vấn thị  hiện  làm  nam, 

nữ, già, trẻ, các ngành nghề, tại gia, xuất gia, đời sống của họ đều giống sự 

thị hiện của đức Phật Thích Ca trong kinh Kim Cang, đều sanh hoạt trong trí 

huệ cứu cánh viên mãn.  Ðây là sự thọ dụng chân thật mà Phật pháp đem lại 

cho mọi người, không có gì là mê tín. 

Trong kinh Vô Lượng Thọ, đức Thế Tôn nói đến ba thứ chân thật: 

 1.  ‘Chân thật chi tế’ tức là bản tánh chân như, tức là mục tiêu của sự 

 học Phật 

           2. ‘Trụ chân thật huệ’ tức là Kim Cang Bát Nhã 

           3. ‘Huệ dĩ chúng sanh chân thật chi lợi’ (Ban cho chúng sanh lợi ích 

 chân thật).   Tự  mình trụ trong trí huệ chân thật thì  mới có khả năng dạy tất 

cả chúng sanh đạt được trí huệ chân thật.  Chúng ta phải làm ra hình tướng 

tốt cho  người ta thấy, làm cho  người ta cảm động,  muốn  học và bắt chước, 

[làm cho họ] cũng có thể đạt được đời sống viên mãn trí huệ giống như chư 

Phật, Bồ Tát, đó tức là ‘huệ dĩ chân thật chi lợi’. 

Chư  Phật,  Bồ  Tát  thị  hiện  ở  thế  gian  làm  gương  tốt  nhất  cho  chúng 

sanh,  chúng  ta  noi  theo  các  Ngài  mà  học  tập,  như  vậy  gọi  là  ‘học  Phật’. 

Cùng một đạo lý này, làm một đệ tử của Phật, khi khởi tâm động niệm, ngôn 

ngữ tạo tác, hành vi trong đời sống chúng ta đều phải làm gương tốt cho tất 

cả  mọi  người.   Phật  pháp  không  phải  dùng  để  đàm  huyền  thuyết  diệu  mà 

phải  áp  dụng  vào  sự  sanh  hoạt  thường  ngày.   Nguyên  nhân  chúng  ta  học 

Phật mà không đạt được thọ dụng [lợi ích] của Phật pháp, khuyết điểm của 

chúng  ta  là  ‘không  buông  xả’  và  ‘không  nhìn  thấu’.   Giống  như  lão  hòa 

thượng  Hư  Vân  trong  Thiền  Tông  cận  đại,  đại  sư  Ấn  Quang  trong  Tịnh 

Tông,  những  gì  họ  thị  hiện  hoàn  toàn  phù  hợp  với  nguyên  tắc  tu  học  dạy 

trong  kinh  Kim  Cang.   Sau  khi  nghe  hai  câu ‘Ưng  vô  sở  trụ  nhi  sanh  kỳ 

 tâm’  (nên không trụ vào đâu để sanh cái tâm ấy) trong kinh Kim Cang, Lục 

Tổ Huệ Năng [liền] khai ngộ; thiệt ra mỗi chữ mỗi câu trong kinh đều quan 

trọng như hai câu này. 

Chúng ta học Phật rốt cuộc là để làm gì? 

Học cái gì? 

Ðạt được cái gì? 

Thường thường phản tỉnh như vậy thì  mới có cơ hội giác ngộ, không 

những phải vượt hơn Lục Tổ, mà còn phải vượt ra khỏi thập pháp giới.  Nếu 

không phản tỉnh thì cứ tiếp tục mê hoặc và kẹt mãi trong sáu nẻo luân hồi. 

Trong  kinh  Hoa  Nghiêm  đức  Phật  dạy:  ‘Tất  cả  chúng  sanh  đều  có  trí  huệ 

 đức tướng của Như Lai, nhưng vì vọng tưởng chấp trước nên không chứng 

 được’, đây  là  một  lời  nói chỉ  rõ nguồn  gốc của thập pháp  giới.   Khởi  vọng 

tưởng làm ‘Nhất Chân Pháp Giới’ biến thành thập pháp giới; có chấp trước 

thì  tạo  thành  lục  đạo  luân  hồi.   Vì  vậy  phá  chấp  trước  sẽ  ra  khỏi  lục  đạo; 

đoạn dứt vọng tưởng sẽ ra khỏi thập pháp giới. 

‘Tam  Quy  Y’  là  tổng  cương  lĩnh,  mục  tiêu  chung  của  sự  học  Phật. 

‘Quy’  nghĩa  là quay  lại, ‘y’  nghĩa  là  nương  vào, ‘Phật’  nghĩa  là ‘giác’.  Từ 

trong  mê  hoặc  điên  đảo  quay  lại  nương  nhờ  vào  ‘giác’,  từ  đây  về  sau  luôn 

‘giác  mà  không  mê’  tức  là  ‘quy  y  Phật’.   Pháp  nghĩa  là  chánh  tri  chánh 

kiến  (sự hiểu biết, cái nhìn đúng đắn), từ tất cả tà tri tà kiến  (sự hiểu biết, cái 

 nhìn  sai lầm) quay lại nương vào tri kiến Phật tức là ‘quy y Pháp’.  Tăng có 

nghĩa  là  thanh  tịnh,  sáu  căn  thanh  tịnh  một  mảy  trần  cũng  không  nhiễm. 

Hiện nay chúng ta thường nói đến tâm lý, tinh thần, tư tưởng, và kiến giải ô 

nhiễm, thậm chí đến sinh lý, hoàn cảnh ô nhiễm …., chúng ta từ trong tất cả 

nhiễm ô quay lại nương vào thanh tịnh.  Tâm thanh tịnh thì thân thanh tịnh; 

thân tâm thanh tịnh thì hoàn cảnh sẽ thanh tịnh.  Ðó mới là ‘quy y Tăng’. 

Phật pháp [dạy chúng ta] tu cái gì? 

Tu ‘giác, chánh, tịnh’. 

Dùng phương pháp gì để tu? 

Tám vạn bốn ngàn pháp môn, vô lượng pháp môn. 

‘Pháp’ là phương pháp, môn là lối vào; vô lượng vô biên phương pháp 

đường  lối đều tu ‘giác, chánh, tịnh’.  Nếu  phương  pháp đường  lối  [nào  đó] 

không có tu ‘giác, chánh, tịnh’ mà ngược lại là ‘mê, tà, nhiễm’ thì đó không 

phải là Phật pháp.  Nếu mỗi ngày chúng ta sinh hoạt, làm việc, tiếp xúc với 

người  và  sự  việc  mà  không  tương  ứng,  phù  hợp  với  giác,  chánh,  tịnh  thì 

pháp chúng ta học không phải là chánh pháp. 

Kinh  Kim  Cang  nói:  ‘[Chánh]  pháp  còn  phải  xả,  huống  hồ  là  phi 

 pháp’.   Pháp  thế  gian  do  nhân  duyên  sanh,  duyên  khởi  tánh  không;  Phật 

pháp cũng do nhân duyên sanh, cũng là ‘ đương thể giai không, liễu bất khả 

 đắc’ (bản thể đều là không, không thể nào [nắm lấy] được).  Ðây là điều mà 

đức Phật dạy chúng ta đừng nên chấp trước thế pháp và Phật pháp, ‘Ưng vô 

sở trụ’, ‘trụ’ tức là chấp trước.  Nhưng không phải dạy người ta ‘không nên 

chấp trước thế pháp, rồi chấp trước Phật pháp’.  Trong kinh nói rất rõ ràng, 

Phật  pháp  cũng  không  được  chấp  trước,  cũng  phải  buông  xả.   Hôm  nay  tại 

sao  chúng  ta  không  thể  buông  xả?   Vì  không  hiểu  rõ  chân  tướng  sự  thật. 

Ðời sống của đức Phật Thích Ca Mâu Ni  vô cùng tự tại siêu thoát,  nguyên 

nhân  là  vì đối  với tất cả các pháp Ngài có thể  làm  được  ‘ưng vô sở trụ nhi 

 sanh  kỳ  tâm’  (nên  không  trụ  vào  đâu  để  sanh  cái  tâm  ấy).   Chúng  ta  học 

Phật,  học  Bồ  Tát  thì  phải  học  cho  tâm  thanh  tịnh,  một  tí  bụi  cũng  không 

nhiễm;  khi  tiếp  xúc  với  mọi  cảnh  giới  đều  phải  có  trí  huệ  viên  mãn,  sanh 

hoạt được tự tại là pháp hỷ sung mãn, có thể làm cho người khác hâm mộ. 

Mỗi ngày đức Thế Tôn đều biểu diễn như vậy, chưa từng gián đoạn, nhưng 

chưa có ai đề cập đến chuyện này. 

Một  hôm  giữa đám đông, tôn  giả  Tu  Bồ  Ðề tán thán  đức  Phật  Thích 

Ca Mâu Ni ‘Hiếm có, Thế Tôn’.  Pháp giới cứu cánh viên mãn của Thế Tôn 

đã  tu  chứng  được  từ  lũy  kiếp  (A-nậu-đa-la  Tam-miệu  Tam  Bồ  Ðề)  vốn  là 

được dùng trong sanh hoạt thường ngày: mặc áo, ăn cơm; từng ly từng tí đều 

là ‘Vô Thượng Chánh Ðẳng Chánh Giác’, và cũng là ‘Trí huệ vô thượng, rốt 

ráo, cứu cánh, viên mãn’.  Ðiều này mới thật sự là hiếm có! 

Ngài Tu Bồ Ðề nói tiếp: ‘ Như Lai thiện hộ niệm chư Bồ Tát, thiện phó 

 chúc  chư  Bồ Tát’.  Bồ  Tát là  học  trò.   Ðức  Phật  làm  sao  hộ  niệm  học  trò? 

[Bằng cách] làm [gương mẫu] cho học trò thấy, để học trò thể nghiệm, học 

tập, thực hiện trong đời sống.  Ðây là sự hộ niệm và phó chúc thật sự.  Phó 

chúc có  nghĩa  là  giao trọng trách, nhắn  nhủ.  Quý  vị  hiểu  rõ,  làm được rồi, 

lại phải dạy và làm gương tốt cho tất cả chúng sanh, hy vọng mọi người đều 

giác ngộ, ai cũng sống một cuộc đời chân thật,  mỹ mãn, trí huệ; đây là bổn 

nguyện của đức Phật. 

Chư Phật, Bồ Tát ở trong thế gian không  nhất định phải thị  hiện  làm 

pháp sư hay cư sĩ trong Phật môn, mà cũng thường thị hiện làm người trong 

tôn giáo khác.  Thắng Nhiệt Bà La Môn và Biến Hành Ngoại đạo trong kinh 

Hoa  Nghiêm  đều  là  các  người  lãnh  đạo  tôn  giáo.   Những  nguyên  lý  và 

nguyên  tắc  dạy  dỗ  chúng  sanh  của  họ  không  khác  với  những  gì  Phật  dạy, 

nhưng phương pháp không giống nhau.  Họ là chư Phật, Bồ Tát ứng hóa thị 

hiện,  như  trong  kinh  có  nói:  ‘Tuỳ  tâm  chúng  sanh,  mà  ứng  hoá  theo  tri 

 lượng như vậy’.  Thật là vĩ đại! 

Ngày 1 tháng 2 năm nay, Cục trưởng Cục Sự Vụ Dân tộc Thiểu Số ở 

Queensland, Úc Châu, ông Uri Themal OAM tổ chức một buổi luận đàn ‘Ða 

Nguyên Văn  Hóa’ ở Queensland  và  mời tôi đến  nói chuyện.  Mục đích của 

buổi  luận  đàn  này  vô  cùng  quý  báu,  theo  cái  nhìn  của  Phật  pháp  thì  người 

này là Phật, Bồ Tát.  Ông này là người Do Thái, nhập tịch Úc, theo đạo Do 

Thái.  Mục đích của buổi họp ‘Ða nguyên văn hoá’ là hy vọng tập hợp tất cả 

tôn giáo trên thế giới lại với nhau và thảo luận làm thế nào để đoàn kết, làm 

thế nào để xoá bỏ sự cách biệt giữa mọi chủng tộc, bối cảnh văn hoá, và tôn 

giáo  tín  ngưỡng  khác  nhau.   Vì  ngày  nay  chính  phủ  Úc  có  chính  sách  mở 

rộng,  mọi  người  từ  khắp  nơi  trên  thế  giới  di  dân  đến  Úc  càng  ngày  càng 

nhiều, làm sao có thể sanh hoạt hài hoà với nhau, hợp tác giúp đỡ lẫn nhau, 

để  đạt  đến  mục  đích  xã  hội  phồn  vinh,  an  định,  hưng  thạnh,  phú  cường. 

Ðiều này là quan niệm của Phật, Bồ Tát [trong việc] hoằng pháp lợi sanh. 

Hôm  đó  tôi  họp  mặt  cùng  với  người  lãnh  đạo  của  14  đoàn  thể  tôn 

giáo,  tôi  khen  ngợi  họ  là  những  Bồ  Tát  thật  sự,  hoàn  toàn  buông  bỏ  thành 

kiến  cá  nhân  để  mưu  cầu  cho  xã  hội  an  định,  hạnh  phúc  thực  sự  cho  mọi 

người.  Tôi hy vọng cuộc đàm luận này có thể mở rộng đến mọi thành phố, 

và  hy  vọng  có  thể  phát  triển  đến  khắp  mọi  nơi  trên  thế  giới.   Mục  tiêu  của 

buổi  họp  là  hoà  bình  thế  giới.   Tuy  nhiên  hòa  bình  không  phải  chỉ  dùng 

miệng  hô  hào  là  được,  nhất  định  phải  tiêu  trừ  hết  tất  cả  những  mối  hiềm 

khích  lẫn  nhau,  ý  kiến  khác  nhau;  tìm  ra  điểm  tương  đồng  giữa  quan  niệm 

của  mọi  người.   Thí  dụ  trong  các  tôn  giáo  có  nói  đến  ‘Chúa  thương  yêu 

người  đời’,  nói  đến  ‘bác  ái’,  trong  Phật  pháp  nói  đến  ‘từ  bi’,  đây  là  điểm 

tương đồng. 

Tất  cả  mọi  tôn  giáo  đều  có  điểm  tương  đồng,  chúng  ta  tạm  thời  gạt 

những điểm dị biệt qua một bên, phát huy những điểm tương đồng trước, từ 

điểm  này  xây  dựng  sự  hiểu  biết  lẫn  nhau.   Kinh  Phật  thường  nói  vạn  pháp 

đều  từ  ‘Tự  tánh  biến  hiện’  ra,  không  có  đạo  lý  ‘không  thể  dung  hoà  lẫn 

nhau’.  Kinh Hoa Nghiêm nói: ‘ lý sự vô ngại, sự sự vô ngại’, đây là chân lý. 

Nếu có trí  huệ, tất cả những sự cách biệt, hiểu  lầm  đều có thể  hoá  giải, thế 

giới, nhân sanh đều biến thành tốt đẹp. 



---o0o--- 

3.  Làm thế nào ‘an tâm đoạn vọng’ 

Tôn giả Tu Bồ Ðề trong hội giảng kinh Kim Cang Bát Nhã nhìn thấy 

sanh hoạt, việc làm, cách đối người, tiếp vật đều là ‘Kim Cang Bát Nhã Ba 

La Mật’, nghĩa là ‘trí huệ cứu cánh viên mãn’, và cũng là ‘A-nậu-đa-la Tam-

miệu  Tam  Bồ Ðề’  (A-nậu-đa-la Tam-miệu Tam Bồ Ðề nghĩa là Vô  Thượng 

 Chánh Ðẳng Chánh Giác).  Vì  thế Ngài  hỏi đức Phật:  ‘Thiện nam tử, thiện 

 nữ  nhân,  phát  tâm  A-nậu-đa-la  Tam-miệu  Tam  Bồ  Ðề’.   ‘Thiện  nam  tử, 

thiện  nữ  nhân’  ở  đây  chỉ  các  bạn  đồng  học.   Ðiểm  này  vô  cùng  trân  quý  – 

các bạn đồng học phát tâm rồi, nhưng không thể làm được tự tại rốt ráo như 

đức Phật.  Nguyên nhân ở tại chỗ nào? 

Ngài Tu Bồ Ðề vô cùng khéo léo, thay mặt mọi người nêu ra hai câu 

hỏi, hỏi đúng ngay chỗ bí, chỗ gút mắc [của mọi người], câu hỏi thứ nhất là: 

‘ Ưng vân hà trụ’ (Nên trụ ở đâu), câu thứ nhì: 

 ‘Vân hà hàng phục kỳ tâm’ (Làm sao để khuất phục tâm này?) 

Câu thứ nhất, không biết phải an trụ tâm ở đâu? 

Câu thứ hai, vọng niệm vọng tưởng quá nhiều, làm sao để đoạn dứt? 

‘ Hàng  phục  kỳ  tâm’  tức  là  ‘ khuất  phục  phiền  não’.   Từ điểm  này  có 

thể  biết,  không  biết  nên  an  trụ  tâm  ở  đâu  tức  là  vọng  tưởng,  ý  niệm  quá 

nhiều,  tất  cả  đều  là  phiền  não.   Thị  phi,  nhân  ngã,  tham,  sân,  si,  mạn  (kiêu 

 mạn,  kiêu  căng) là  ‘vọng  tưởng,  chấp  trước’  nói  trong  kinh  Hoa  Nghiêm. 

‘ Ưng  vân  hà  trụ’  là  dạy  người  ta  giải  quyết  [dẹp  trừ]  vọng  tưởng;  ‘vân  hà 

 hàng phục kỳ tâm’ nghĩa là làm sao phá trừ chấp trước.  Nếu hai vấn đề này 

được giải quyết thì có thể vượt ra khỏi mười pháp giới, như vậy mới biết ý 

nghĩa  của  của  câu  hỏi  này  vô  cùng  sâu  rộng,  nghệ  thuật  hỏi  cũng  rất  cao 

minh. 

Hai câu hỏi này thực ra là hai mặt của một vấn đề, đức Phật trả lời cụ 

thể rằng Bồ Tát làm thế nào để khuất phục tâm này.  Phật dạy Bồ Tát, tức là 

dạy chúng ta.  ‘ Sở hữu nhất thiết chúng sanh chi loại…., ngã giai linh nhập 

 Vô Dư Niết Bàn nhi diệt độ chi’ (Tất cả mọi loài chúng sanh…, ta đều khiến 

 cho nhập vào  Vô Dư Niết  Bàn hòng diệt độ),  nếu có  thể sanh tâm  như vậy 

tức là tâm Phật, tức là chân tâm.  Chúng ta phải có tâm niệm giống như chư 

Phật, Bồ Tát; Phật dạy chúng ta dùng tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, tâm đại 

từ bi để đối xử với tất cả chúng sanh.  Kinh nói: ‘ Phật không độ người chẳng 

 có  duyên’,  chịu  tiếp  nhận  dạy  dỗ  tức  là  có  duyên,  không  tiếp  nhận  tức  là 

chẳng có duyên.  Trong nhà Phật không bỏ một người nào cả, chư Phật, Bồ 

Tát chân thành từ bi, sẽ không buông bỏ một người nào cả; vấn đề là chúng 

ta  có  chịu  y  theo  lời  dạy  mà  thực  hành  hay  không?   Khi  chúng  ta  giúp  đỡ 

chúng sanh không chỉ giúp đỡ họ trong một thời gian ngắn mà phải giúp họ 

đạt đến cứu cánh rốt ráo, tức là  ‘đều giúp cho nhập vào Niết Bàn Vô Dư rồi 

 diệt độ’.  Nói một cách khác phải luôn luôn giúp đỡ chúng sanh chứng được 

‘Vô Thượng Chánh Ðẳng Chánh Giác’, câu này là để dạy chúng ta ‘nhi sanh 

kỳ tâm’  (để sanh cái tâm ấy). 

‘Sanh  tâm’  phải  ‘vô  trụ’  mới  được,  nên  đức  Phật  nói  tiếp:  ‘Như  thị 

 diệt độ vô lượng vô số vô biên chúng sanh, thực vô chúng sanh đắc diệt độ 

 giả’ (Ðộ vô lượng vô số chúng sanh nhiều như vậy nhưng thực sự không có 

 chúng  sanh  được  diệt  độ).  Tâm  của  Phật,  Bồ  Tát  thanh  tịnh  như  thế!   Ðức 

Phật Thích Ca Mâu Ni  mặc áo chỉnh tề, sạch sẽ, không trước tướng; trì bát 

[khất  thực]  mỗi  ngày,  ăn  uống  cũng  không  chấp  tướng.   Hết  thảy  lời  nói, 

hành động, cử chỉ đều để làm gương cho tất cả chúng sanh, trong tâm trống 

rỗng, cho  đến  mảy trần chẳng  nhiễm,  nhất định  không có tí phân  biệt chấp 

trước  gì  cả.   Phật,  Bồ  Tát  giúp  đỡ  chúng  sanh  hoàn  toàn  không  nghĩ  rằng 

mình ban ân huệ cho họ, nên mới gọi là ‘vô duyên đại từ’.  Vô duyên nghĩa 

là  không đặt  điều kiện.  Như vậy  mới biết được chỗ cao cả,  vĩ đại của chư 

Phật,  vì  tâm  lượng của các Ngài  đã  mở  rộng, tận  hư không khắp pháp  giới 

đều  là  một  thể  cả.   Vì  tất  cả  chúng  sanh  và  mình  đều  là  một  thể  cho  nên 

người thực sự giác ngộ nhất định sẽ từ bi, thương yêu chăm sóc vô điều kiện 

cho tất cả chúng sanh.  Nhưng chúng sanh mê hoặc điên đảo không biết tận 

hư không, khắp pháp giới đều là một, cho rằng người khác không có liên can 

gì với mình, mình tốt đẹp là được rồi, lo cho người khác làm gì. 

Thế Tôn đặc biệt nhắc nhở chúng ta: ‘ Nếu Bồ Tát có tướng ta, tướng 

 người, tướng chúng sanh, tướng thọ giả, tức không phải là Bồ Tát’.  [Ngài] 

dùng câu này để dạy chúng ta lìa bốn tướng và cũng là lìa tất cả pháp tướng 

thế  và  xuất thế  gian.  ‘Ngã tướng’  là chấp trước ‘tôi’, cứ tưởng thân  này  là 

của mình, cứ tưởng [cái] có thể tư duy, tưởng tượng là tôi.  Thiệt ra đó là ‘tứ 

kiến’ (ngã kiến, nhân kiến, chúng sanh kiến, thọ giả kiến) và đem những thứ 

này  xem  là  ‘tôi’,  đây  là  nguyên  nhân  của  tất  cả  sai  lầm.   Những  gì  đối  lập 

với ‘tôi’ đều  xưng  là ‘người’ (nhân); tất cả chúng sanh  hữu  tình  trong chín 

pháp giới đều ở trong phạm vi ‘người’ này.  Thế mới biết phạm vi của ‘nhân 

tướng’ (tướng người) vô cùng rộng lớn, chư Phật, Bồ Tát cũng dùng ‘người’ 

làm đại biểu. 

Ðức Phật nói với chúng ta tất cả hiện tượng thế gian và xuất thế gian, 

y  báo,  chánh  báo  trang  nghiêm  trong  mười  pháp  giới  (người  thế  gian  dùng 

danh từ ‘vũ trụ vạn hữu’) từ đâu đến?  Hình thành ra sao?  Diễn biến như thế 

nào?   Phật  nói  là  do:  ‘Chúng  duyên  hoà  hợp  nhi  sanh’  (do  các  nhân  duyên 

 hoà hợp mà sanh ra), tức là ‘tướng chúng sanh’.  Vì do các nhân duyên hòa 

hợp  mà  tạo  thành,  hàm  ý  thật  sự trong  đó  là  ‘không  có  tự  thể’,  ‘đương  thể 

 giai không, liễu bất khả đắc’ (bản thể của nó là không, trọn chẳng thể nắm 

 lấy)---  tướng hữu, thể không, liễu bất khả đắc (Tướng thì có, nhưng bản thể 

 là không, trọn chẳng thể đạt được).  ‘Thế pháp’  (pháp thế gian) là do nhiều 

[nhân]  duyên  [hợp  lại]  mà  sanh  ra,  kinh  Bát  Nhã  nói  ‘duyên  khởi  tánh 

không’;  ‘Phật  pháp’  cũng  là  ‘duyên  khởi  tánh  không’,  trong  chân  tâm  bản 

tánh  không  có  Phật  pháp.   Lục  Tổ  nói  rất  hay:  ‘Bổn  lai  vô  nhất  vật’  (vốn 

 chẳng có một vật), Phật pháp cũng là một vật, vốn cũng không có.  Thế mới 

biết hàm ý  của ‘chúng sanh tướng’ sâu xa vô cùng! 

‘Thọ giả tướng’ chỉ thời gian tồn tại dài ngắn của các hiện tượng.  Kệ 

cuối cùng trong kinh Kim Cang nói: 

 ‘Nhất thiết hữu vi pháp            (Tất cả pháp hữu vi 

 Như mộng huyễn bào ảnh,       Như mộng huyễn, bọt, ảnh,  

 Như lộ diệc như điển                Như sương cũng như chớp 

 Ưng tác như thị quán’             Nên quán sát như vậy) 

 ‘Như  mộng,  huyễn,  bọt,  ảnh’  tức  là  chúng  sanh  tướng;  ‘như  sương 

 cũng như chớp’ tức là thọ giả tướng, thời gian nó tồn tại [rất ngắn] như giọt 

sương,  như  ánh  chớp.   Sương  thí  dụ  cho  tướng  tương  tục  (tướng  tiếp  nối), 

người ta trên thế gian có thể sống được mấy chục năm, thí dụ ‘như sương’. 

Ðiện chớp thí dụ cho ‘tướng chân thật’.  Trong kinh ‘Nhân Vương Bát Nhã’ 

đức Phật nói  ‘một cái khảy ngón tay có 60 sát na, một sát na có 900 lần sanh 

 diệt’, tức là ‘như chớp’.  Hiện tượng đích thật không tồn tại, từ ‘chúng sanh 

tướng’  và  ‘thọ  giả  tướng’  liền  hiểu  rõ  được  chân  tướng  sự  thật  của  vũ  trụ 

nhân sanh, mới hiểu được ‘ đương thể tức không, liễu bất khả đắc’  (bản thể 

 của  nó  đều  là  không,  chẳng  thể  đạt  được).   Thế  nên  kết  luận  là  ‘ vạn  pháp 

 giai không,  nhân  quả  bất  không’  (vạn  pháp  đều  là  không,  nhân  quả  chẳng 

 không). 



---o0o--- 

4. Vạn pháp là tướng tương tục (tiếp nối) của nhân quả 

Nhân quả cũng ở trong vạn pháp, tại sao nói nhân quả chẳng không? 

Nhân quả là căn nguyên của hiện tượng năng biến; ‘nhân’ là năng biến  (chủ 

 thể thực hiện động tác biến hiện), ‘quả’ là sở biến  (cái được biến hiện ra). 

Tại sao có mười pháp giới?  Có ‘nhân’ của Phật, thì sẽ hiện pháp giới Phật; 

có ‘nhân’ Bồ Tát thì sẽ hiện pháp giới Bồ Tát.  Cùng nghĩa lý này, có ‘nhân’ 

ngạ quỷ thì sẽ hiện ra pháp giới của quỷ; có ‘nhân’ địa ngục thì sẽ hiện pháp 

giới địa ngục.  Những hiện tượng này đều là tự tâm biến hiện ra.  Cũng như 

mỗi  ngày  nằm  mộng,  toàn  là  do  ý  niệm  của  mình  biến  hiện,  cũng  là  tâm  ý 

thức biến hiện ra.  Tâm địa lương thiện, từ bi thì mỗi ngày đều nằm mộng tốt 

lành; mỗi ngày từ sáng đến tối đều tham, sân, si, mạn, đố kỵ chướng ngại thì 

mỗi ngày đều có ác mộng.  Y báo, chánh báo trang nghiêm trong mười pháp 

giới  đều  là  hiện  tượng  do  tự  tánh  tuỳ  theo  duyên  của  nghiệp  nhân  biến 

thành.  Từ điểm này có thể biết: ‘tất cả vũ trụ nhân sanh đều là tướng tiếp 

nối  của  nhân  duyên  quả  báo  biến  thành’ mà  thôi.   Sau  khi  nhìn  thấy  và 

hiểu  rõ  như  vậy  thì  tại  sao  không  buông  xả  chứ?   Ðối  với  tất  cả  người  ác, 

nghịch  cảnh,  tự  nhiên  có  thể  nhìn  thấu,  tự  nhiên  có  thể  buông  xả.   Vì  hiểu 

được [tất cả] hiện tượng đều là nghiệp nhân quả báo tiếp nối liên tục, bản thể 

của nó đều là không, không thể nắm giữ lấy được.  Lúc đó trí huệ chân thật 

hiện ra, tâm đó nhất định phải chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, 

từ  bi,  hết  thảy  đều  biểu  hiện  trong  sanh  hoạt  như  lời  của  Lục  Tổ:  ‘ Nếu  là 

 người  tu  đạo  chân  chánh,  không  nhìn  thấy  lỗi  lầm  của  thế  gian’,  chỉ  nhìn 

thấy sự sanh diệt từng sát na của tướng nhân quả tiếp nối. 

Nhất  Chân  pháp  giới  (Thật  Báo  độ)  là  nơi  chư  Phật  Như  Lai  trụ  và 

cũng  từ  tự  tánh  biến  hiện  ra.   Tâm  thanh  tịnh,  tâm  thuần  tịnh  biến  ra  cảnh 

giới  ‘Thật  Báo  Ðộ’.   Tâm  thanh  tịnh  nhưng  không  thuần  tịnh  biến  hiện  ra 

‘Tứ  Thánh  tịnh  độ’.   ‘Tứ  thánh’  là  pháp  giới  Phật,  Bồ  Tát,  Thanh  Văn, 

Duyên Giác trong mười pháp giới.  Tâm không thanh tịnh thì biến thành báo 

độ của lục đạo, thế mới biết tâm chúng ta là nhiễm mà không tịnh [ vì chúng 

 ta đang ở trong lục đạo]. 

Phân biệt, chấp trước bốn tướng thì không phải là Bồ Tát.  Tiêu chuẩn 

của Bồ Tát rất nhiều, nếu chúng ta đã thọ giới Bồ Tát, thì [hiểu mình] là Bồ 

Tát cũng không sai,  nhưng [như vậy] chưa đúng  với tiêu chuẩn  Bồ Tát của 

kinh  Kim  Cang.   Tiêu  chuẩn  Bồ  Tát  của  kinh  Kim  Cang  cũng  tức  là  tiêu 

chuẩn của kinh Hoa Nghiêm, 41 vị Pháp Thân Ðại Sĩ đều là Bồ Tát đã vượt 

ra  khỏi  mười  pháp  giới.   Thế  nên  [trong  câu]  ‘nếu  Bồ  Tát  có  ngã  tướng, 

 nhân  tướng,  chúng  sanh  tướng,  thọ  giả  tướng’ thêm  vào  vài  chữ  liền  rõ 

ràng,  ‘tức không phải Bồ Tát (trong Nhất Chân pháp giới)’. 

Trong mười pháp giới có Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật.  Phật 

nói ở đây cũng không bằng Bồ Tát nói trong kinh Kim Cang (còn chưa vượt 

ra khỏi mười pháp giới).  Tông Thiên Thai giảng tứ giáo: Tạng, Thông, Biệt, 

Viên.  Tạng Giáo Phật, Thông Giáo Phật đều ở trong  mười pháp giới, chưa 

minh tâm kiến tánh,  một phẩm vô  minh cũng chưa phá trừ.  Biệt Giáo Phật 

vượt khỏi  mười pháp giới, bằng địa vị Nhị Hạnh Bồ Tát của Viên Giáo, đã 

phá trừ 12 phẩm trong 41 phẩm vô minh. 1 

Nếu hiểu rõ chân tướng sự thật thì có thể nhìn thấu; sau khi nhìn thấu 

rồi thì tự nhiên sẽ buông xả, không cần người khác khuyên.  Nếu không nhìn 

thấu,  khuyên  cách  nào  cũng  chẳng  được.   Trong  tâm  không  có  những  nỗi 

niềm âu sầu, nhớ nhung, lo lắng, mới thật sự thong dong tự tại, mới đúng là 

đáng  sống.   Ðức  Phật  dạy  chúng  ta  nguyên  lý  và  nguyên  tắc  của  đời  sống: 

‘ Bồ Tát ư pháp, ưng vô sở trụ, hành ư bố thí’ (Bồ Tát đối với tất cả các pháp 

 không nên chấp trước, [nên] làm việc bố thí).  Phạm vi của bố thí rất rộng, 

tức là như người ta thường nói: ‘lấy được, buông được’.  ‘ Ư pháp ưng vô sở 

 trụ’  là  thế  pháp,  Phật  pháp  cũng  ‘vô  sở  trụ’.   ‘Vô  trụ’  nghĩa  là  không  chấp 

trước.  Ðối với thế pháp, Phật pháp đều không phân biệt, không chấp trước, 

tức là ‘ưng vô sở trụ’.  Ngày nay chúng ta không hiểu rõ chân tướng, chuyện 

gì cũng phân biệt, tính toán, đương nhiên sẽ phải chịu khổ nạn. 

Trong  kinh  đức  Phật  nói  rất  rõ,  kinh  Kim  Cang  không  phải  nói  cho 

người  tầm  thường,  mà  là  để  nói  cho  người  căn  tánh  đại  thừa,  tối  thượng 

 thừa (‘vi phát đại thừa giả thuyết, vi phát tối thượng thừa giả thuyết’).  Chỉ 

có người căn tánh đại thừa, tối thượng thừa, căn tánh viên đốn, ngay một đời 

này liền giải quyết rốt ráo vấn đề, không cần phải tu 3 a tăng kỳ kiếp. 



---o0o--- 

5. Ðoạn ác tu thiện trong đời sống 

Người  [tu  theo] Ðại  thừa  phải  giữ  gìn  nguyên  tắc,  đối  với  tất  cả  các 

pháp đều không phân biệt, chấp trước, nhưng phải thực hành  ‘đoạn tất cả ác, 

 tu tất cả thiện’ và bắt đầu từ việc mặc áo, ăn cơm.  Không giặt quần áo sạch 

sẽ là ‘ác’; tại sao không giặt sạch sẽ?  Không xếp quần áo chỉnh tề là ‘ác’? 

Tại sao không xếp chỉnh tề?  Không lau bàn sạch sẽ là ‘ác’; không bày chén 

đũa ngăn nắp lúc ăn cơm là ‘ác’. 

Ngày nay chúng ta học Phật, đối với cha mẹ chưa làm hết bổn phận là 

ác; gia đình không thể làm gương tốt cho láng giềng cũng là ác.  Làm gương 

tốt cho con cái là thiện; hình dáng không tốt tức là ác;  Ðoạn ác tu thiện bắt 

đầu từ những việc này, đó mới là học Phật thực sự.  Nếu tách rời việc đoạn 

ác tu thiện ra khỏi đời sống hằng ngày thì chẳng có ích lợi chi cả, người như 

vậy đúng là ‘không hiểu rõ chân thiệt nghĩa của Như Lai’. 

Một người từ lúc sanh ra đến lúc lìa đời, từ sáng đến tối, từng ly từng 

tí, hai chữ ‘bố thí’ bao gồm hết thảy.  Ý nghĩa của ‘hành ư bố thí  (làm việc 

 bố thí)’ rất sâu rộng, làm thế nào biến đời sống của mình thành kim cang bát 

nhã, đem công việc, giao tiếp với người và sự việc làm giống như Phật, Bồ 

Tát.  Phật, Bồ Tát không phải để cúng ở Phật Ðường, Phật, Bồ Tát tức là bản 

thân  mình,  như  vậy  mới  là  học  Phật,  trong  Phật  pháp  người  này  mới  đạt 

được sự thọ dụng chân thật. 



---o0o--- 

 b.Ảo tướng của duyên sanh, đương thể tức không 

1. Bố thí vô trụ 

‘ Ưng  vô  sở  trụ,  hành  ư  bố  thí’.   Tuy  ngôn  ngữ  ngắn  gọn,  nội  dung  lại  vô 

cùng sâu xa.  Hai câu này không những dạy chúng ta làm người, mà còn bao 

gồm  đời  sống  mỹ  mãn  của  chín  pháp  giới  chúng  sanh.   Nếu  có  thể  y  giáo 

phụng hành, thật sự làm được thì người này là Bồ Tát, là học trò chân chánh 

của đức Phật, đệ tử của Như Lai. 

Ý nghĩa của ‘bố thí’ là ‘xả’.  Thí dụ người nội trợ từ sáng đến tối bận 

việc gia đình, nếu hiểu được Phật pháp thì là tu ‘Bố Thí Ba La Mật’. 

Loại bố thí này vô cùng rộng lớn, đừng tưởng là mình chỉ phục vụ cho 

vài  người trong  nhà, tâm  lượng  như vậy quá  hạn  hẹp, nhãn quang  quá nhỏ, 

chỉ nhìn thấy  một chút này mà không biết ảnh hưởng của nó bao lớn.  Làm 

những  việc trong  nhà  này đòi  hỏi thể  lực;  khi suy  nghĩ  nên  làm thế  nào thì 

phải dùng trí huệ, thân và tâm đều làm việc bố thí.  Chăm sóc đời sống cho 

cả nhà được thoải mái, đó là hành Bồ Tát Ðạo.  Gia đình như thế là một đạo 

tràng, người nhà là đối tượng để bạn độ hóa. 

Kinh Hoa Nghiêm nói bố thí gồm có ‘ngoại tài’ và ‘nội tài’.  Lao lực 

và trí huệ thuộc về nội tài; những vật ngoài thân thuộc về ngoại tài.  Nội tài 

và ngoại tài đều nên xả.  Cho nên mỗi ngày đi làm, làm công việc của mình 

cho đến nơi đến chốn là bố thí cho công ty; công ty phục vụ cho đại chúng là 

bố  thí  cho  xã  hội.   Như  vậy  mới  biết  việc  này  cũng  giống  như  những  làn 

sóng trên mặt nước.  Liệng một cục đá xuống nước tạo thành những làn sóng 

hình  tròn,  càng  lan  rộng  càng  lớn.   Gia  đình  cũng  giống  vậy,  một  gia  đình 

hạnh phúc sẽ ảnh hưởng đến láng giềng, xã hội, quốc gia, thế giới, Phật dạy 

chúng  ta  làm  một  gương  tốt  cho  mọi  người  trong  thế  gian  này:  gia  đình 

chúng  ta  là  gương  tốt  cho  mọi  gia  đình,  công  ty  là  một  công  ty  tốt  nhất, 

gương mẫu cho mọi công ty trên thế giới, thế mới là Phật pháp.  Trong Phật 

pháp thứ nào cũng hạng nhất cho nên Phật pháp rất bình đẳng. 

Pháp môn tu hành của 25 vị Bồ Tát trong 25 Chương Viên Thông của 

kinh  Lăng  Nghiêm  đều  khác  nhau,  [nhưng]  pháp  môn  nào  cũng  là  hạng 

nhất.   Ðây  là  ‘chư  pháp  như  nghĩa’,  [nghĩa  là]  ‘các  pháp  bình  đẳng,  không 

 có cao thấp’ nói  trong kinh Kim Cang.  Có cao thấp tức không phải là Phật 

pháp, có cao thấp tức  là ‘nhị  pháp’, Phật pháp  là pháp bất  nhị  (pháp không 

hai).  Nghĩa  lý của  việc  này sâu rộng  vô cùng, trong kinh  đức Phật  nói đến 

việc này rất nhiều, rõ ràng, và minh bạch. 

Tu  bố  thí  là  tu  nhân,  nhân  nhất  định  có  quả  báo,  cho  nên  ‘nhất  ẩm 

 nhất trác, mạc phi tiền định’ (một miếng ăn một miếng uống đều có định sẵn 

 từ  trước).   [Vận] ‘Mạng’  từ  đâu  đến?   Từ nhân  đã  tạo  ở  đời  trước,  đời  này 

nhận lấy quả báo.  Nhân quả nhất định tương ứng [lẫn nhau], -- nhân duyên 

quả báo  tơ  hào chẳng sai   --   Trồng  nhân  gì thì sẽ được quả báo  đó.  Muốn 

 biết  nhân  tạo  đời  trước,  những  gì  mình  nhận  chịu  đời  này  là  nó  (nhân  đời 

 trước).   Muốn biết  quả  đời  sau,  những  gì mình  làm  đời  này  là  nó  (quả  đời 

 sau).   Ðây là chân lý. 

‘Thế  gian’ là ‘tướng tương tục, tiếp nối của nhân duyên quả báo’  mà 

thôi, cho nên trong kinh đức Phật nói  ‘Bồ Tát sợ nhân, chúng sanh sợ quả’. 

Bồ  Tát là  người  giác  ngộ, chúng sanh  là  người  mê  hoặc.  Người  mê không 

sợ tạo nghiệp, khi quả báo hiện ra thì mới sợ; người giác ngộ không sợ quả 

báo,  quả  báo  vừa  đến,  khó  khăn  trở  ngại  đến  thì  tùy  thuận  theo  mà  nhận 

chịu.  Khi khởi tâm động niệm, đối xử với người và tiếp xúc với mọi vật đều 

không  khởi tâm  niệm  ác,  ý  nghĩ  ác,  được  vậy  thì  quả  báo  nhất  định  sẽ  tốt 

lành, viên mãn.  Niệm niệm đều vì lợi ích, phước lợi của tất cả chúng sanh, 

không  nghĩ  đến  mình,  thân  tâm  thanh  tịnh,  tự  tại  vui  vẻ,  như  vậy  mới  là 

phước báo chân thật. 

‘Bố  thí  pháp’  là  nhân,  thông  minh  trí  huệ  là  quả  báo.   Khoẻ  mạnh 

sống lâu là quả báo của sự tu bố thí vô uý.  Bố thí vô uý là gì?  Ðó là từ bi, 

quan  tâm,  thương  mến  tất  cả  chúng  sanh,  làm  cho  tất  cả  chúng  sanh  được 

thân tâm an ổn, vĩnh  viễn  xa  lìa  lo buồn, sợ sệt.  Trong định  luật nhân quả, 

tuyệt đối không có việc chịu thiệt thòi, bị lường gạt, và cũng không có việc 

lợi  dụng.   Nếu  bạn  tưởng  là  chịu  thiệt  thòi  và  bị  lường  gạt,  [nhưng  thực  ra 

đó]  chỉ  là  quả  báo  của  những  việc  mình  làm  đời  trước.   Hiểu  rõ  đạo  lý  và 

chân tướng sự thật thì tâm chúng ta sẽ định, cho dù bị người khác lường gạt, 

sỉ nhục, thì cũng có thể nhìn thấu và buông xả.  Vì hóa giải oan trái gút mắc 

xong  thì  khi  gặp  nhau  sẽ  vui  vẻ.   Nên  giải  trừ  oán  thù  chứ  không  nên  kết, 

người có thông minh trí huệ chân thật nhất định sẽ không kết oán thù với bất 

cứ người nào, tương lai trên con đường bồ đề sẽ được thuận buồm xuôi gió. 

Lý do chúng sanh kết oán thù không  ngoài  hai  nguyên  nhân,  nguyên 

nhân thứ nhất là căn bịnh tập khí  (thói quen) của mình, nhìn không quen thì 

chịu không nổi, không nhất định [việc đó] có liên quan gì với  mình.  Trong 

[Pháp Bảo] Ðàn Kinh, Lục Tổ Ðại sư nói: ‘ Nếu là người tu đạo chân thật thì 

 sẽ  không  nhìn  thấy  lỗi lầm  của  thế  gian  (người  khác)’.   Lỗi  lầm  của  người 

khác không liên can gì với  mình, nên dùng tâm thanh tịnh, từ bi đối xử với 

tất cả chúng sanh. 

Nguyên nhân thứ hai là ‘lợi hại xung đột’  (đụng chạm quyền lợi), đây 

là  nguyên  nhân  lớn  nhất  làm  cho  chúng  sanh  kết  oán  thù,  trong  Phật  pháp 

gọi  là ác duyên.  Thiệt ra chẳng có  lợi  hại, tất cả đều do  vận  mạng an  bài. 

Nếu hiểu được đạo lý này, cũng như ‘Liễu Phàm Tứ Huấn’ có nói: ‘Quân tử 

vui làm người quân tử, tiểu nhân làm người tiểu nhân oan uổng’.  Những gì 

đạt  được  khi  dùng  tất  cả  những  thủ  đoạn  không  chính  đáng,  không  lương 

thiện,  cũng  là  vốn  sẵn  có  trong  vận  mạng,  nhất  định  không  phải  dùng  thủ 

đoạn mà có thể đạt được, nếu không như vậy thì sẽ trái ngược với định luật 

nhân  quả.   Vì  vậy  nếu  hiểu  được  đạo  lý  và  chân  tướng  sự  thật  này,  tâm 

[chúng ta] sẽ vĩnh viễn bình [an, thanh] tịnh.  Tâm thanh tịnh sẽ sanh trí huệ, 

kinh Kim Cang nói: ‘ Lòng tin thanh tịnh ắt sanh thật tướng’. 

Phật  dạy  ‘ Ưng  vô  sở  trụ’.   ‘Trụ’  là  chấp  trước;  ‘vô  sở  trụ’  nghĩa  là 

không chấp trước.  Chấp trước là căn bịnh.  Vũ trụ, vạn vật, sanh mạng, lục 

đạo  do  đâu  mà  có?   Trong  kinh  Hoa  Nghiêm  đức  Phật  trả  lời  cho  câu  hỏi 

này,  đó  là:  ‘vọng  tưởng,  chấp  trước’.   Vì  có  vọng  tưởng  nên  biến  hiện  ra 

thập pháp  giới,  vì có chấp trước  nên biến  hiện ra  lục đạo  luân  hồi.  Vì  vậy 

nếu  phá  chấp  trước  thì  sẽ  vượt ra  khỏi  lục  đạo;  đoạn  trừ  vọng  tưởng  thì  sẽ 

vượt ra khỏi thập pháp giới.  Từ xưa đến nay các khoa học gia, triết học gia 

trong và ngoài nước đều muốn tìm kiếm nguồn gốc của vũ trụ vạn vật, họ có 

thể tìm đến bờ mé nhưng tìm không được nguồn gốc chân thật.  Vì họ dùng 

đầu óc suy nghĩ, suy nghĩ tức là vọng tưởng, chấp trước, cả hai đều có giới 

hạn, không thể phá tan giới hạn của ý thức. 

Ðức Phật dạy chúng ta khi đoạn vọng tưởng, phân biệt, và chấp trước 

thì giới  hạn của tâm   ý thức sẽ bị phá tan; sau khi phá  tan  mới có thể  nhìn 

thấy bộ mặt thật của vũ trụ nhân sanh, mới hiểu rõ chân tướng sự thật.  Cho 

nên sự tu  học trong Phật pháp bất cứ pháp  môn, tông phái  nào cũng  đều tu 

‘thiền định’.  Niệm Phật đạt được ‘nhất tâm  bất  loạn’  là ‘thiền định’.  Giáo 

Hạ  tu ‘chỉ quán’ cũng  là ‘thiền định’.  Tuy  danh từ và phương pháp không 

giống  nhau  nhưng  tất  cả  đều  tu  ‘thiền  định’.   ‘Giới’  là  phương  pháp  chính 

xác;  y  theo  phương  pháp  chính  xác  mới  có  thể  nhập  ‘định’;  sau  khi  nhập 

định thì sẽ khai ‘trí huệ’; có trí huệ thì mới có thể hiểu rõ chân tướng của vũ 

trụ nhân sanh. 

Chúng ta chuyên cần tu tập ba thứ bố thí tài, bố thí pháp, bố thí vô uý, 

và không trước tướng (chấp tướng), như vậy rất đúng.  Nếu trước tướng mà 

tu 3 thứ bố thí này, quả báo sẽ chỉ là phước báo trong cõi người và trời, làm 

vua,  thiên  vương,  người  trời,  người  trưởng  giả  giàu  có,  không  thể  thoát  ra 

khỏi  tam  giới,  đương  nhiên  cũng  không  ra  khỏi  thập  pháp  giới.   Phật  dạy 

chúng  ta ‘ưng  vô sở trụ’, không trụ ‘chấp  trước’ thì ra khỏi  lục đạo; không 

trụ ‘vọng tưởng’  thì  ra khỏi thập pháp  giới.  Nhưng không trụ ‘chấp trước’ 

(không  trước  tướng)  rất  khó  làm  được,  cần  phải  dụng  công  thiết  thực  nơi 

‘nhìn thấu’, ‘buông xả’, ‘niệm Phật’. 



---o0o--- 

2. Quy hướng Cực Lạc Tịnh Ðộ 

Trong  phẩm  thứ  10  ‘Giai  Nguyện  Tác  Phật’  (Ðều  Nguyện  Làm 

 Phật) của kinh Vô Lượng Thọ, đức Phật nói nhóm 500 người cùng vua A Xà 

Thế trong đời quá khứ đã từng cúng dường 400 ức Phật.  Khi nghe đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni giảng kinh Vô Lượng Thọ xong, họ sanh tâm hoan hỷ, hy 

vọng  sau  này  thành  Phật  cũng  giống  như  đức  Phật  A  Di  Ðà,  nhưng  không 

phát  khởi  ý  niệm  tín  nguyện  cầu  vãng  sanh.   Thế  mới  biết  khi  nghe  danh 

hiệu của đức Phật A Di Ðà rồi sanh tâm hoan hỷ, cầu sanh Tây phương Cực 

Lạc thế giới, người này trong đời quá khứ tu tập tích lũy thiện căn nhất định 

vượt hơn vua A Xà Thế cúng dường chư Phật Như Lai, nhất định không chỉ 

[cúng dường] 400  ức chư Phật.  Vì chúng  ta có thể phát tâm cầu sanh Cực 

Lạc thế giới nhưng họ chưa từng phát lên tâm niệm này. 

Cho  nên  trong kinh  nói pháp  môn  Tịnh Ðộ đều  được tất cả chư Phật 

tuyên nói, không phải chỉ có 1 hay 2 đức Phật nói mà thôi, thiệt là pháp khó 

tin.  Kinh A Di Ðà dạy ‘ không thể dùng ít thiện căn, phước đức, nhân duyên 

 được sanh nước đó’, thế  mới  biết được thiện căn của chúng ta sâu dày bao 

nhiêu, vô cùng hiếm có!  Ðời này chúng ta gặp được pháp môn Tịnh Ðộ và 

sanh tâm hoan hỷ, tín nguyện cầu vãng sanh, việc này rất đáng vui mừng và 

hân hạnh. 

Ðức Phật giáo hoá chúng sanh đích thật là chân thành, thanh tịnh, bình 

đẳng, đại từ, đại bi.  Thiện căn của chúng  sanh không sâu dày  thì phải  vun 

bồi  từ  từ,  từng  đời  từng  đời  giúp  đỡ  họ.   Thiện  căn  đã  thành  thục  (chín 

 muồi) thì  giúp  họ  tín  nguyện  niệm  Phật,  vãng sanh  Tây phương.  Nếu chưa 

thành  thục thì  giúp  họ trồng thiện căn của Di Ðà Tịnh  Ðộ.  Công đức danh 

hiệu  không  thể  nghĩ bàn,  một phen  đã  lọt  vào tai thì  vĩnh  viễn  là  hạt  giống 

đạo.  Ngày nay họ nghe đến danh hiệu đức Phật A Di Ðà, đọc đến ‘Tịnh Ðộ 

Tam  kinh’,  nhìn  thấy  hình  tượng  của  đức  Phật  A  Di  Ðà,  trong  A  Lại  Da 

Thức  đã  trồng  được  hạt  giống  Tây  phương  Cực  Lạc  thế  giới.   Tuy  đời  này 

không thể vãng sanh, nhưng đời sau khi gặp được nhân duyên thì họ sẽ vãng 

sanh.  Chúng ta không thể khinh rẻ bất cứ người nào, không thể khinh mạn 

vô lễ đối với họ. 

Việc chư Phật Như Lai giúp đỡ chúng ta [chỉ] là nói ra chân tướng sự 

thật,  giảng  giải  phương  pháp  phá  mê  khai  ngộ,  và  kinh  nghiệm  tu  hành 

chứng quả của các Ngài để cho chúng ta tham khảo.  Bản thân chúng ta phải 

tự  mình  thực  hành,  muôn  ngàn  xin  chớ  tưởng  rằng  mình  nương  nhờ  chư 

Phật, Bồ Tát, quý Ngài sẽ phò hộ cho mình.  Trong kinh Lăng Nghiêm đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni còn không thể phò hộ cho A Nan.  A Nan lúc đầu vốn 

là  đang  khởi  vọng  tưởng:  ‘Ðức  Phật  Thích  Ca  là  anh  họ  của  mình,  người 

khác phải tu khổ nhọc, không tu thì không thể thành tựu; còn mình thì không 

quan  hệ  gì  cả,  anh  họ  rất  thương  mình,  Ngài  sẽ  truyền  dạy  Thiền  Ðịnh  và 

Bát  Nhã  cho  mình’.   Sau  khi  gặp  nạn  mới  biết  đức  Phật  không  thể  giúp 

mình.  Chư Phật,  Bồ Tát  gia trì cho chúng ta chỉ bằng  những  lời dạy  trong 

kinh điển.  Chúng ta muốn Phật gia trì thì chỉ có cách y giáo phụng hành, [và 

như  vậy] thì sẽ được ‘sự phò hộ’ của chư Phật. 

Ðức Phật từ bi khổ nhọc khuyên chúng ta buông xả vọng tưởng, phân 

biệt,  chấp  trước,  nhưng  chúng  ta  buông  xả  không  nổi.   Nguyên  nhân  là 

không  hiểu  rõ  chân  tướng  sự  thật,  cứ  tưởng  ‘thân’  là  thiệt,  cứ  tưởng  ‘cảnh 

giới trước mặt’ là thiệt, mà không biết đây chỉ là quan niệm, cách suy nghĩ, 

và cái nhìn sai lầm.  Nếu khi đối xử với người, sự việc, và vật, trong tâm có 

mê  hoặc,  có  đụng  chạm  quyền  lợi,  có  sân  giận,  hãy  nghĩ  đến  lời  đức  Phật 

dạy ‘ Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng’  (Hễ những gì có tướng đều là hư 

 vọng) niệm  vài  lần,  trong  tâm  sẽ  bình  tịnh  trở  lại.   Tất  cả  mọi  hiện  tượng 

đích thật đều là hư vọng, thực tế không tồn tại. 



---o0o--- 

3. Chư pháp đều không, nhân quả chẳng không 

Nửa  phần  sau  của  kinh  Kim  Cang  nói:  ‘Chư  pháp  đều  không,  nhân 

 quả  chẳng  không’.   “Chư  pháp  đều  không”  nghĩa  là  tất  cả  những  pháp  thế 

gian  và  xuất  thế  gian  đều  là  hư  vọng,  không  thật;  ‘nhân  quả’  cũng  là  chư 

pháp,  cũng  là  hư  vọng,  nhưng  ‘nhân  quả  bất  không’  (nhân  quả  chẳng 

không). 

Tại  sao  Tánh  Tông  nói  ‘nhân  quả  chẳng  không’?   Pháp  Tướng  Duy 

Thức nói:  ‘Tướng là giả có, thức là chân thật’.  ‘Thức’ là năng biến (cái có 

thể biến), ‘tướng’ là sở biến (cái bị biến).  Sở biến là giả, năng biến là thật. 

Nhân quả tức là duy thức, nhân là năng biến, quả là sở biến.  Thập pháp giới 

là  hiện  tượng  tương  tục  (tiếp  nối) của  nghiệp  nhân  quả  báo.   Vì  vậy  người 

giác ngộ sợ nhân, điều này rất hợp lý.  Hiểu rõ nghĩa lý này, trong thế gian 

khi gặp bất cứ người nào có ác ý với mình cũng không màng đến, và đều vui 

vẻ tiếp nhận.  Tôi tu nhân tịnh, quả báo nhất định tốt.  Nếu người khác làm 

hại tôi, tôi liền khởi tâm động niệm báo phục (trả thù) người đó.  Những sự 

trả thù này nhất định càng ngày càng gia tăng, tàn khốc, tội ác càng tạo càng 

nặng, sau cùng hai bên đều đọa địa ngục A Tỳ (hại mình, hại người).  Không 

kể người ta dùng thủ đoạn gì để đối [xử] với mình, mình liền biết trong thời 

quá  khứ  đại  khái  chắc  cũng  đã  dùng  thủ  đoạn  như  vậy  để  đối  [xử]  với  họ, 

hôm  nay  họ  đối  với  mình  như  vậy,  một  trả  một,  nợ  nần  được  trả  hết,  tâm 

khai  ý  giải,  như  vậy  [mọi  người  đều]  vui  vẻ  hết!   Không  có  việc  chịu  thiệt 

thòi  và  cũng  không  có  việc  lợi  dụng.   Gút  mắc  đã  được  mở  ra,  khi  mình 

thành Phật thì phát nguyện sẽ độ họ trước nhất . 

Trong  kinh  Kim  Cang  có  một  công  án  (câu  chuyện  ngắn)  --  chuyện 

của Ca Lợi vương lóc thịt trên thân thể.  Ca Lợi là tiếng Phạn, dịch nghĩa ra 

là  ‘tàn  khốc,  vô  đạo’,  ‘vương’  là  ông  vua,  Ca  Lợi  vương  có  nghĩa  là  ‘ông 

vua tàn bạo’.  [Lúc bấy giờ] có một người đang tu hành trong núi sâu bị vua 

Ca  Lợi  xử  tội  lăng  trì  (lóc  thịt).   Vị  tu  hành  này  là  tiền  thân  của  đức  Phật 

Thích Ca Mâu Ni, tuy Ngài bị  xử tội  như vậy  nhưng không có chút  gì  oán 

hận,  lại  còn  phát  nguyện  tương  lai  khi  thành  Phật  sẽ  độ  vua  Ca  Lợi  trước 

nhất.  Ðến  lúc đức  Phật  Thích Ca Mâu Ni thành  Phật,  người  đầu tiên được 

độ  là  tôn  giả  Kiều  Trần  Như,  tiền  thân  của  tôn  giả  là  vua  Ca  Lợi,  lời  thệ 

nguyện của đức Phật năm xưa đã được thực hiện.  [Ðức Phật] chịu đựng sự 

hành  hạ  tàn  bạo  như  vậy  mà  không  sanh  tâm  oán  hận,  vả  lại  sau  khi  thành 

Phật  lại độ  người  hại  mình trước  nhất để  báo đền thâm ân; báo ân  gì  vậy? 

Sự lăng trì vô cùng tàn khốc nhưng lại giúp Bồ Tát thành tựu viên mãn Nhẫn 

Nhục Ba La Mật.  Bồ Tát xem xét vấn đề như thế này: ‘Vua Ca Lợi giúp đỡ 

tôi  thử  xem  lòng  nhẫn  nhục  của  tôi  đã  thành  tựu  chưa’.   Người  khác  đều 

nghĩ việc này là tàn bạo, thân thể chịu đựng sự đau khổ đến cùng cực, nhưng 

Bồ Tát lại nghĩ rằng vua Ca Lợi có ân đức vô cùng to lớn đối với mình, giúp 

mình thành tựu Nhẫn Nhục Ba La Mật, nên sau khi thành Phật liền độ người 

này trước nhất. 

Từ  điểm  này  có  thể  thấy  thị  phi,  thiện  ác  không  có  tiêu  chuẩn  nhất 

định và không có giới hạn, chỉ ở trong một niệm.  Một niệm cực ác [nhưng] 

vừa chuyển thì liền trở thành cực thiện, như vậy mới nhập vô pháp môn Ðại 

Thừa  Bất  Nhị  --thiện  ác  bất  nhị,  tà  chánh  không  hai,  đúng  sai  không  hai. 

Ðây là trí huệ cao nhất!  ‘Tướng’ là hư vọng, ‘thân’ là hư vọng, ‘chặt chém’ 

cũng là hư vọng, hư vọng đối với hư vọng nên không có đau khổ.  Phàm phu 

cứ cho rằng ‘thân’ là của mình, chấp trước thân kiến, cho nên chịu một chút 

đau khổ thì chịu không  nổi.  Nếu không chấp trước thân  là của  mình thì ai 

chịu đau khổ?  Ai biết đau khổ? 

Cho  nên  khi  lìa  4  tướng  thì  chẳng  còn  đau  khổ  nữa.   Vì  có  vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước mới có khổ thọ (nhận chịu khổ); Bồ Tát không 

có thọ (nhận chịu).  Khổ, lạc, buồn, vui, xả đều buông xả hết, được như vậy 

gọi  là  ‘chánh  thọ’,  và  cũng  gọi  là  ‘tam  muội’,  và  cũng  là  sự  hưởng  thụ 

‘chánh thường’.  Tất cả những cảm thọ của phàm phu gồm có: ‘khổ, lạc, ưu, 

hỷ, xả’  (khổ, sướng, buồn, vui, xả), đức Phật quy nạp vào năm loại như trên 

và [hết thảy] đều không phải là sự hưởng thụ ‘chánh thường’. 



---o0o--- 

4. Hễ những gì có tướng đều là hư vọng 

Ðức Phật dạy:  ‘Hễ những gì có tướng đều là hư vọng’.  Nếu trong đời 

sống, trong mọi cảnh giới chúng ta thực chứng được những gì Phật nói đều 

không  sai,  chúng  ta  liền  khế  nhập  vào  cảnh  giới.   Cũng  vì  chúng  ta  chẳng 

thực  chứng  cho  nên  không  đạt  được  lợi  ích;  sau  khi  thực  chứng  thì  sẽ  đạt 

được lợi ích to lớn.  Phật lại nói:  ‘Nhược kiến chư tướng phi tướng, tắc kiến 

 Như Lai’ (Nếu thấy các tướng mà không phải tướng, tức là thấy Như Lai). 

‘Như  Lai’  nghĩa  là  ‘bản  tánh  chân  như’,  và  cũng  là  ‘minh  tâm  kiến  tánh’ 

trong Thiền Tông.  Thực chứng được ‘Hễ những gì có tướng đều là hư vọng’ 

tức là minh tâm kiến tánh. 

Làm sao biết được  mình có thực chứng  hay không?   Kinh  Kim Cang 

là tiêu chuẩn, nên trong Thiền Tông kể từ Ngũ Tổ về sau đều dùng kinh Kim 

Cang  làm  ấn  chứng.   ‘Ấn  chứng’  tức  là  lấy  làm  tiêu  chuẩn,  mực  thước  để 

chứng  minh.   Nếu  đạt  được  cảnh  giới  giống  với  lý  luận  trong  kinh  Kim 

Cang, cảnh giới hoàn toàn phù hợp, tức là minh tâm kiến tánh, nếu không thì 

cảnh giới đó chẳng phải là cảnh giới của chư Phật, Bồ Tát. 

Phật thường nói đến sự ‘khai ngộ’, mọi người nghe xong cảm thấy rất 

là  ‘huyền’  (sâu  thẳm,  không  thể  hình  dung  hết  được),  hình  như  rất  là  hiếm 

hoi  kỳ  diệu,  thực  ra  ‘khai  ngộ’  là  một  danh  từ  vô  cùng  bình  thường.   Biết 

được lỗi lầm của mình tức là ‘khai ngộ’; sửa đổi sai lầm cho đúng thì gọi là 

‘tu hành’.  ‘Tu’ là tu chánh, sửa cho ngay, ‘hành’ là hành vi sai lầm; sửa đổi 

cách suy nghĩ, cái nhìn, cách nói, cách làm tức là tu hành.  Tất cả những việc 

gõ mõ, niệm kinh mỗi ngày, miệng niệm ‘A Di Ðà Phật’ đều là ‘hình tướng’, 

chưa phải  là ‘chân tu’ (tu  hành chân chánh).  ‘Chân tu’  là phải sửa đổi tâm 

hạnh sai  lầm của  mình.  Nếu  miệng  niệm  Di  Ðà  mà trong tâm  vẫn còn ‘thị 

phi nhân ngã’  (tôi đúng người sai) , tham, sân, si,  mạn thì đúng như cổ đức 

có câu:  ‘hét bể cuống họng cũng luống công’. 

Không thể nhìn thấu buông xả pháp thế gian rồi nghĩ Phật pháp rất tốt 

thì  có  thể  chấp  trước  [Phật  pháp].   Phật  pháp  đích  thật  rất  tốt,  cũng  như 

thuốc hay có thể chữa bịnh, nhưng nếu uống lầm thuốc, không những không 

chữa  hết  bịnh  mà  còn  có  thể  mất  mạng.   Phật  pháp  cũng  vậy,  tu  học  Phật 

pháp nếu không khế cơ thì làm tổn thương đến pháp thân huệ mạng; cho nên 

Ðại  Trí Ðộ  Luận  và kinh  Hoa Nghiêm đều  nói:  ‘Phật pháp vô nhân thuyết, 

 tuy  trí  mạc  năng  giải’  (Nếu  không  có  ai  thuyết  giảng  Phật  pháp,  tuy  có  trí 

 huệ cũng không thể hiểu nổi). 

Người thông  minh trí  huệ trong thế  gian cũng không thể  lý  giải  Phật 

pháp  vì  người  trong  thế  gian  không  lìa  khỏi  ‘tâm  ý  thức’.   Không  rời  khỏi 

‘tư  duy  tưởng  tượng’  thì  không  thể  giải  được  ý  nghĩa  chân  thực  của  đức 

Phật, vì tất cả những kinh Phật nói đều phát xuất từ chân tâm bổn tánh chớ 

không dùng suy nghĩ; nếu phải suy nghĩ thì lạc vào trong ý thức, thế thì hoàn 

toàn sai.  Cho nên tham Thiền, học Giáo đều cần phải rời khỏi ‘tâm ý thức’. 

‘Tâm’  là  ‘A  lại  da  thức’;  ‘ý’  là  ‘Mạt  na  thức’,  ‘thức’  là  ‘Ý  thức  thứ  sáu’. 

Tác dụng của thức thứ sáu là phân biệt, tác dụng của ‘Mạt na thức’ là chấp 

trước, tác dụng của ‘A lại da thức’ là lưu giữ ấn tượng. 

Làm  thế  nào  để  rời  khỏi  tâm  ý  thức?   Không  chấp  trước  thì  không 

dùng ‘Mạt na thức’, không lưu giữ ấn tượng thì không dùng ‘A lại da thức’, 

được như thế thì học Giáo mới đạt được ‘đại khai viên giải’, tham Thiền mới 

được  đại  triệt  đại  ngộ.   Tông  Môn  dạy  người  ta  rời  khỏi  tâm  ý  thức  mà 

‘tham’,  đây  gọi  là  ‘tham  thiền’.   Giáo  Hạ  nói  ‘tham  cứu’  chứ  không  nói 

‘nghiên cứu’.  Nghiên cứu là dùng tâm ý thức, dùng phân biệt chấp trước; tất 

cả  những  cảnh  mà  mình  tiếp  xúc  gọi  là  ‘lục  trần’;  ‘tham  cứu’  không  dùng 

phân biệt chấp trước, dùng chân tâm tự tánh, tất cả những cảnh mà mình tiếp 

xúc gọi là ‘tánh cảnh’ chứ không gọi là ‘lục trần’. 

  

---o0o--- 

5. [Chánh] pháp còn nên xả, huống hồ là phi pháp 

Trong kinh này (Kim Cang) đức Phật đặc biệt dạy chúng ta:  ‘Tri ngã 

 thuyết pháp như phiệt dụ giả, pháp thượng ưng xả, hà huống phi pháp’ (Biết 

 ta thuyết pháp thí dụ như chiếc bè, [chánh] pháp còn phải xả, huống hồ là 

 phi  pháp).   Ðức  Phật  vì  chúng  ta  thuyết  pháp  cũng  như  ngồi  bè  qua  sông. 

‘Bè’  dùng  cây  trúc  kết  thành,  cũng  có  khi  dùng  gỗ  làm  thành  (mục  bài,  bè 

gỗ).   [Nghe  đức]  Phật  giảng  kinh  thuyết  pháp  cũng  như  ngồi  bè  qua  sông, 

khi  đến  bờ  bên  kia  thì  không  cần  bè  nữa  (phải  xả  bỏ).   Kinh  A  Hàm  nhắc 

đến  thí  dụ  này  rất  nhiều  lần.   Kinh  Kim  Cang  cũng  dùng  câu  này  nhưng  ý 

nghĩa tượng trưng không giống nhau.  Pháp Tiểu Thừa nói sau khi qua sông 

không cần bè nữa, không nên chấp trước.  Pháp Ðại Thừa nói đang lúc trên 

bè  cũng  đừng  chấp  trước,  ý  nghĩa  còn  thâm  sâu  hơn  Tiểu  Thừa,  tức  là  hai 

bên ‘không’ và ‘hữu’ (có) đều không chấp; hai bên ‘có’ và ‘không’ đều đồng 

thời, thiệt là được đại tự tại. 

Kinh Bát Nhã nói ‘tức tướng’ và ‘ly tướng’ là đồng thời.  ‘Ưng vô sở 

trụ’ [là] ‘ly tướng’; ‘nhi  hành bố thí’ [là] ‘tức tướng’.  Phật  học không tách 

rời khỏi hành vi sinh hoạt hằng ngày, đời sống càng thoải mái dễ chịu, công 

việc làm càng được tiến triển.   Lúc trước chúng ta sinh sống và làm việc chỉ 

là  vì  riêng  mình,  ngày  nay  chúng  ta  sinh  sống  và  làm  việc  đều  là  vì  tất  cả 

chúng sanh, tạo phúc lợi cho xã hội, làm trang nghiêm pháp giới, vì tự tánh 

lưu  xuất,  hiện  tượng  không  còn  như cũ  nữa.   Nếu  vì  mình  mà  làm  việc  thì 

làm sơ sài một chút cũng không sao; nếu vì đại chúng mà làm việc không tốt 

thì có lỗi đối với họ, cách dụng tâm không giống nhau.  Tuy tận tâm tận lực 

làm việc nhưng không  trước tướng (chấp trước).  ‘ Ưng vô sở trụ’, trong tâm 

dường như không có việc đó [xảy ra] thế mới là ‘đại từ đại bi’, không có bất 

cứ một điều kiện nào.  Ðời sống và công việc đều vì tất cả chúng sanh, đều 

là  không  đặt  điều  kiện;  đây  là  cương  yếu  và  tinh  thần  của  Ðại  Thừa  Phật 

pháp, đích thật khế nhập cảnh giới ‘ lý sự vô ngại, sự sự vô ngại.’ 

‘ [Chánh]  Pháp  còn  nên  xả,  huống  hồ  là  phi  pháp’.   Chúng  ta  muốn 

[học]  Phật  pháp,  nhưng  trong  lúc  tu  học  không  nên  chấp  trước.   Ðừng  nên 

vừa nghe ‘pháp còn nên xả’ liền đem bỏ Phật pháp và thế gian pháp hết, thế 

thì hiểu lầm ‘Như Lai chân thật nghĩa’, và còn biến thành tiêu cực, vô trách 

nhiệm.   Phật  pháp  nhất  định  phải  học,  phải  hành,  nhưng  không  được  chấp 

trước.  Phật pháp  như vậy, thế  gian pháp cũng  như vậy.  Thân thể chúng ta 

còn  sinh  sống  trên  thế  gian  này,  mỗi  ngày  cần  phải  ăn  cơm,  mặc  áo,  làm 

việc,  xã  giao,  thứ  nào  cũng  bỏ  không  được.   Ðặc  biệt  là  Bồ  Tát  Ðại  Thừa 

nếu xả bỏ hết những công việc này thì làm sao độ chúng sanh được?  Bồ Tát 

độ chúng sanh cần phải tiếp xúc với đại chúng, cùng tất cả chúng sanh ‘hoà 

quang đồng trần’. 

Tu hành phải thật tình ráng sức, hình thức là để nhắc nhở mình, quan 

trọng  nhất  là  khóa  lễ  thường  lệ  sáng  và  tối;  khóa  lễ  buổi  sáng  nhắc  nhở 

mình, khoá lễ tối là để phản tỉnh, tụng niệm lễ sáng tối như vậy mới có công 

đức chân thật.  Nhất định không  phải buổi sáng niệm kinh chú  một  lần cho 

Phật,  Bồ  Tát  nghe,  buổi  tối  lại  niệm  thêm  một  lần  cho  quý  ngài  nghe,  nếu 

không biết ý nghĩa [và mục đích] của hai buổi lễ này thì hoàn toàn không thể 

y  giáo  phụng  hành.  Cũng  giống  như con  nít trả bài trước  mặt cha  mẹ  vậy, 

buổi sáng trả bài xong đến tối lại trả thêm một lần nữa.  Nếu tụng niệm sáng 

tối kiểu này thì có vô lượng tội lỗi.  Vì bạn thờ phượng tượng Phật, Bồ Tát 

bằng nhựa hoặc gỗ, buổi sáng gạt họ một lần, buổi tối gạt thêm lần nữa, còn 

tưởng là mình có công đức! 

Lúc chúng ta tụng niệm trong Phật đường (chùa) nhìn thấy tượng Phật 

cũng  giống  như  nhìn  thấy  đức  Phật  vậy.   Buổi  sáng  niệm  kinh  là  để  nhắc 

nhở mình hôm nay phải làm theo [lời dạy trong kinh].  Buổi tối tụng niệm để 

phản tỉnh, kiểm điểm xem hôm nay có làm theo lời dạy của chư Phật, Bồ Tát 

không?  Nếu làm được rồi, ngày mai phải tiếp tục; nếu chưa làm được, ngày 

mai phải làm cho bằng được.  Như vậy mới gọi là ‘buổi sáng nhắc nhở, buổi 

tối phản tỉnh’. 

‘Pháp’ và ‘phi pháp’ cùng lúc, không có trước sau.  ‘Vô trụ’ và ‘sanh 

tâm’  cùng  lúc,  ‘sanh  tâm’  tức  là  ‘vô  trụ’,  ‘vô  trụ’  tức  là  ‘sanh  tâm’.   Sanh 

tâm đại bồ đề, tâm làm lợi ích cho tất cả chúng sanh, tâm ‘hành lục độ vạn 

hạnh’.  ‘Vô trụ’ là không trước tướng, cùng với ‘sanh tâm’ cùng lúc, không 

có phân ra hai giai đoạn.  Nếu xem là hai giai đoạn thì đã sai, đó không phải 

là lời Phật nói.  Ðức Phật nói pháp có khi nói bên này, chúng ta phải hiểu ý 

nghĩa của phía bên kia. 

Câu ‘ Pháp còn nên xả, huống hồ là phi pháp’ nói rõ không được chấp 

trước  Phật  pháp,  huống  chi  là  tất  cả  pháp  trong  thế  gian.   Mười  pháp  giới 

được sanh ra từ vọng tưởng,  lục đạo  luân  hồi sanh ra từ chấp trước, [tất cả 

đều] có nhân có quả.  Hễ  những pháp sanh ra từ nhân quả đều không có tự 

tánh, bản thể vốn không, trọn chẳng nắm giữ được!  (giai vô tự tánh, đương 

 thể tức không, liễu bất khả đắc!). 



---o0o--- 

 c.Lìa khỏi bốn tướng, tin nhân quả 

1. Rộng kết thiện duyên và pháp duyên 

Nghĩa  lý  trong  kinh  Kim  Cang  rất  sâu  xa,  nếu  hiểu  sai  thì  không 

những  không  đạt  được  ích  lợi,  mà  có  thể  còn  chịu  thiệt  hại.   Ðây  cũng  là 

điểm khó khăn của sự giảng giải kinh Bát Nhã, thế nên từ xưa đến nay rất ít 

người  giảng  kinh  Bát  Nhã,  nhưng  không  thể  không  giảng.   Lúc  giảng  nhất 

định phải  giảng rõ ràng, thấu suốt, làm cho người nghe không đến  nỗi  hiểu 

sai, đây là một nguyên tắc vô cùng quan trọng. 

Tứ Nhiếp Pháp là 4 nguyên tắc mà Phật dạy Bồ Tát dùng để nhiếp thọ 

(giúp đỡ) chúng sanh.  Thứ nhất  là ‘bố thí’, kết pháp duyên  và thiện  duyên 

với  tất  cả  chúng  sanh.   Ðức  Phật  không  độ  người  chẳng  có  duyên;  chúng 

sanh  gặp  bạn  thì  vui  mừng,  chịu  nghe  lời  bạn  chỉ  bảo,  như  vậy  gọi  là  ‘có 

duyên’.  Nếu bạn rất sẵn lòng giúp đỡ nhưng họ lại từ chối, như vậy thì gọi 

là duyên chưa đến. 



---o0o--- 

2. Ðức Phật vạn đức vạn năng 

Lúc tôi bắt đầu học Phật, đối với Phật pháp có rất nhiều thắc mắc, [tôi 

có] một câu hỏi rất quan trọng là: ‘Ðức Phật có trí huệ và năng lực viên mãn 

(rốt  ráo)  hay  không?’   Chúng  ta  thường  tán  thán  đức  Phật  là  ‘vạn  đức  vạn 

năng’;  câu  này  chỉ  là  lời  tán  thán  hay  là  sự  thật?   Chúng  ta  có  thể  đã  nghe 

đến chuyện đức Phật cũng ‘có việc không thể làm được’, ý này nói ‘vạn đức 

vạn  năng’  là  lời  tán thán, chứ không phải  thiệt.  Nếu  lời tán thán đó không 

phù hợp với sự thật thì lời này không đáng tin; những lời không đáng tin thì 

thuộc  về  phạm  vi  của  vọng  ngữ  (nói  dối).   Ðức  Phật  dạy  chúng  ta  không 

được vọng  ngữ, đặc biệt  là trong kinh  Kim Cang có  nói: ‘ Như Lai thị chân 

 ngữ giả, thật ngữ giả, như ngữ giả, bất cuống ngữ giả, bất dị ngữ giả’ (Như 

 Lai  là  người  nói  lời  chân  thật,  lời  đúng  như  vậy,  người  không  nói  lời  lừa 

 gạt, không nói lời khác biệt)’  Từ điểm này mà quan sát trong Phật pháp lời 

tán thán đức Phật nhất định phải [phù  hợp với  câu] ‘lời nói đi đôi với hành 

động’, không có khoa trương phóng đại thì mới hợp lý. 

Giả sử có một chúng sanh tạo ra tội ngũ nghịch thập ác, lúc lâm chung 

nhất định đọa địa ngục A Tỳ, đối với người tạo tội này đức Phật có năng lực 

làm cho  người  này tức khắc thành Phật  hay không?  Nếu đức Phật có  năng 

lực thì chúng ta đồng ý và khẳng định rằng Phật có ‘vạn đức vạn năng’.  Nếu 

đức Phật có thể giúp người tạo tội này rời khỏi 3 đường ác và sanh đến 3 cõi 

thiện, chuyện này không có gì đáng kể.  Xin hỏi đức Phật có thể dạy người 

đó lập tức thành quả vị Phật cứu cánh viên mãn hay không? 

Trong các kinh Kim Cang, kinh Vô Lượng Thọ, và kinh A Di Ðà đều 

có câu trả lời rõ ràng, đích thật đức Phật có năng lực này.  Nếu như vậy thì 

tại sao những chúng sanh tạo tất cả nghiệp tội không thể được độ?  Ðiều này 

không  thể trách Phật  mà phải trách chúng  sanh không  nghe  lời, không chịu 

tiếp  nhận  [sự  dạy  dỗ].   Kinh  Lăng  Nghiêm  nói  rất  triệt  để  (cặn  kẽ):   ‘ Tâm 

 cuồng  [loạn]  không  dứt,  dứt  tức  bồ  đề [nghĩa  là  Nếu  dứt  được  tâm  cuồng 

 loạn thì chính là Bồ Đề].  Cuồng tâm là vọng tưởng, phân biệt, chấp trước; 

buông xả tâm cuồng loạn này tức là cứu cánh viên mãn Phật.  Ðức Phật giáo 

hoá  chúng  sanh,  nhưng  chúng  sanh  không  chịu  tin,  không  chịu  buông  xả, 

cho  nên  trách  nhiệm  không  ở  tại  đức  Phật  mà  ở  tại  chúng  sanh.   Ðức  Phật 

đích thật có trí huệ viên mãn và năng lực rốt ráo.  Kinh Kim Cang dạy chúng 

ta tin Phật, đây không phải là niềm tin tầm thường.  Nửa phần đầu nói ‘ lòng 

 tin thanh  tịnh, ắt sanh thật tướng’  là từ ‘lý’  mà  nói;  nửa phần sau  nói: ‘ tín 

 tâm bất nghịch’  (lòng tin không chống trái) là từ ‘sự’ mà nói, lý và sự là một 

không phải hai.  ‘Bất nghịch’ nghĩa là không làm theo lời dạy của đức Phật 

thì không được.  Người ‘tín tâm bất nghịch’ nhất định sẽ thành tựu.  Nguyện 

thứ  18  trong  48  lời  nguyện  [của  đức  Phật  A  Di  Ðà]  trong  kinh  Vô  Lượng 

Thọ nói: ‘ Tất cả chúng sanh trong thập phương lúc lâm chung một niệm hay 

 mười niệm đều có thể vãng sanh’.  Người  không  vãng sanh không thể  vượt 

thoát khỏi lục đạo luân hồi.  Lục đạo luân hồi là do một niệm cuối cùng lúc 

lâm chung quyết định; lúc lâm chung khởi lên một niệm thiện thì sanh đến 3 

cõi thiện, khởi  lên  một  niệm ác thì sanh  đến 3 cõi ác.  Một niệm cuối cùng 

lúc  lâm  chung  vô  cùng  quan  trọng.   Hằng  ngày  chúng  ta  dụng  công  niệm 

Phật  là  huấn  luyện,  thật  sự  là  để  dốc  sức  vào  một  niệm  lúc  lâm  chung,  hy 

vọng  giữ  được  chánh  niệm  phân  minh,  tín  nguyện  cầu  sanh  Cực  Lạc  thế 

giới, thấy Phật A Di Ðà, thì nhất quyết vãng sanh bất thoái thành Phật. 

Phật được xưng là ‘Nhị Túc Tôn’, ‘túc’ nghĩa là viên mãn, ‘tôn’ nghĩa 

là  tôn  quý,  ‘nhị  túc’  là  cả  hai  ‘trí  huệ’  và  ‘phước  đức’  đều  viên  mãn.   Ðức 

Phật dạy chúng ta cùng tu phước và huệ, không thể không tu phước.  Người 

không có phước báo có rất nhiều chướng ngại trên con đường tu tập; người 

có phước báo có ít chướng ngại, cho nên phước và huệ đều quan trọng như 

nhau.  ‘Ưng  vô  sở  trụ  nhi  sanh  kỳ  tâm’,  trong  tâm  không  có  lo  âu,  băn 

khoăn  (vướng  mắc,  lo  lắng  không  dứt  được),  tất  cả  đều  buông  xả  thì  tâm 

[được] thanh tịnh; tâm thanh tịnh sẽ sanh trí huệ, cho nên ‘vô trụ’ là tu huệ, 

‘sanh tâm’ là tu phước.  ‘Nhi hành bố thí’, bố thí là tu phước.  Hưởng phước 

là việc vô cùng nguy hiểm nên trong kinh này đức Phật dạy Bồ Tát ‘bất thọ 

phước  đức’  (không  hưởng  phước  đức).   Quan  sát  kỹ  lưỡng  người  hành  Bồ 

Tát đạo tu phước và không hưởng phước.  Vì hưởng phước rất dễ mê hoặc, 

khi mê hoặc thì không thể nào không tạo tội nghiệp, thế nên phước báo phải 

chia xẻ cho chúng sanh hưởng [chung]. 

Ðức Phật vì tất cả chúng sanh mà thuyết pháp, chẳng thuyết một pháp 

nhất  định,  tất  cả  pháp  đều  là  duyên  sanh.   Lúc  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni 

còn tại thế giảng kinh thuyết pháp không chuẩn bị hôm nay phải giảng pháp 

nào, ngày mai phải giảng đề mục gì.  Nếu có chuẩn bị thì mới là định pháp. 

Thầy trò tụ tập một chỗ, khi không có câu hỏi hoặc vấn đề gì thì mọi người 

tĩnh tọa; lúc có vấn đề, đức Phật tùy thời giải đáp cho đại chúng, sau này ghi 

chép lại thành kinh điển. 

Lúc đức Thế Tôn còn tại thế có rất nhiều học trò, trong kinh nói 1250 

người  là  thường  tuỳ  chúng  (nhóm  học  trò  luôn  luôn  đi  theo  và  ở  cạnh  đức 

 Phật).  Nhóm thường tuỳ đệ tử  này bao  gồm  luôn  những  người  hộ pháp tại 

gia, hết thảy đều là chư Phật, Bồ Tát ‘đáo giá từ hàng’  (thả chiếc bè từ) mà 

đến.  Họ giúp đỡ đức Phật Thích Ca giáo hoá chúng sanh, đúng như câu nói: 

‘ Nhất Phật xuất thế, thiên Phật ủng hộ’  (Một vị Phật ra đời, ngàn Phật ủng 

 hộ).  Phật  làm  một gương tốt cho chúng ta, đức Phật  và chư Phật không có 

đố kỵ, không có trở ngại lẫn nhau.  Ðức Phật Thích Ca thị hiện thành Phật, 

những  vị  cổ  Phật  cũng  đến  thị  hiện  làm  học  trò của  Ngài  (Phật  Thích  Ca), 

giúp đỡ chúng sanh phá mê khai ngộ, mục đích là như vậy. 

Cũng giống như tuồng hát [trên sân khấu], người nào đóng vai chánh, 

những  người còn  lại đóng  vai phụ, cùng  nhau  hợp tác thành tựu  viên  mãn. 

Trước  khán  đài  và  sau  khán  đài  khác  nhau,  trước  khán  đài  có  thể  đóng  vai 

phụ,  thậm  chí  đóng  vai  gánh  nước,  kéo  cờ,  [nhưng]  phía  sau  khán  đài  [có 

thể] là thầy của người đóng vai chánh.  Trên khán đài thường thấy người học 

trò đóng  vai chánh, chư Phật, Bồ Tát giáo hoá chúng sanh đúng  là ‘du  hí’. 

Thế nên, những người đệ tử nổi tiếng nhất như Xá Lợi Phất, Mục Kiền Liên 

đều  là cổ Phật tái  lai.  Trong số cư sĩ, trưởng  giả Duy Ma  là  Kim  Túc Như 

Lai tái lai thị hiện làm đệ tử tại gia của đức Phật Thích Ca.  Chỗ này có thể 

gợi  ý  cho  chúng  ta,  phải  từ  đây  học  tập  rút  tỉa  kinh  nghiệm  --Phật  pháp 

không  những chỉ  bao  gồm  tứ chúng,  tất cả chúng sanh trong tận  hư không, 

khắp  pháp  giới  đều  là  một  nhà  cả.   Nếu  hiểu  được  đều  là  một  nhà,  không 

những trong tứ chúng không bài xích lẫn nhau, đối với [những người] thuộc 

tôn giáo khác cũng không bài xích. 



---o0o--- 

3. Lìa bốn tướng, hiểu rõ sự lý, tin nhân quả 

Tâm lượng của Phật giáo rất rộng lớn, đối với tất cả tôn giáo thậm chí 

những người có ác ý phỉ báng, phê bình, Phật, Bồ Tát cũng không để ý, cũng 

đều  dùng ái tâm  để quan tâm  và  giúp đỡ  họ.  Ðối  với  người  ngoại đạo còn 

như vậy, huống hồ là đồng tham đạo hữu!  Phật thị hiện dùng thân mình làm 

tiêu chuẩn mực thước để chúng ta noi gương theo, không chỉ dùng lời nói để 

khuyên chúng  ta  mà thôi.   Kinh  Kim Cang  nói: ‘ Không có tướng ta, không 

 có  tướng  người,  không  có  tướng  chúng  sanh,  không  có  tướng  thọ  giả’, 

không  những  Phật  pháp  Ðại  thừa,  kể  cả  Tiểu  thừa  cũng  bao  gồm  trong  đó 

luôn.   Tiểu  thừa  Tứ  Quả  Tu  Ðà  Hoàn,  Tư  Ðà  Hàm,  A  Na  Hàm,  A  La  Hán 

đều ly tướng, phá trừ phân biệt, chấp trước.  Không kể công phu tu hành tốt 

đến đâu, nếu chưa buông xả ‘ngã tướng’ thì không thoát ly ra khỏi luân hồi. 

Ðây là một vấn đề vô cùng nghiêm trọng, tuyệt đối không được xem thường. 

Chúng ta đời đời kiếp kiếp xoay vần trong lục đạo, đời sống không dễ 

dàng.  Cho dù tu phước thì đời sống cũng không dễ [hơn được bao nhiêu]. 

Hãy quan sát kỹ lưỡng người trong thế gian, giàu và nghèo đều khổ.  Người 

nghèo khổ [thì  đã đành  rồi  nhưng] người  giàu còn khổ  hơn  nữa.   Làm tổng 

thống, làm vua chúa có ai không cực nhọc?  Trong đời sống có ai được đại 

tự tại!  Chư  vị nên  lắng  lòng quan sát, tâm sẽ bình tĩnh  [sáng suốt], sẽ khai 

trí huệ, mới thật sự xoi thấu được chân tướng sự thật. 

Trong  thế  pháp  tất  cả  chúng  sanh  đều  không  thể  vượt  ra  ngoài  định 

luật  nhân  quả.   ‘ Một  miếng  ăn,  một  miếng  uống  đều  đã  định  sẵn’.   Chữ 

‘định’ này là định luật nhân quả, đó là sự thật, nhất định không tí gì hư dối. 

Người  đối  với  người  không  nên  có  oán  hận,  không  nên  có  xích  mích  [lẫn 

nhau].  Một niệm sân hận, tâm niệm trả thù tuy nhỏ bé, phải biết đời đời kiếp 

kiếp không bao giờ chấm dứt [trả thù, báo phục].  Hơn nữa mỗi lần trả thù sẽ 

không  chỉ  trả  vừa  đủ,  cũng  sẽ  trả  hơn  một  chút.   Ðối  phương  không  phục, 

oán hận trong tâm, đời sau gặp lại cũng sẽ báo thù tiếp tục, cứ như thế không 

bao giờ dứt.  Sau cùng trở thành dữ dội tàn khốc, hai bên đều đọa địa ngục A 

Tỳ.  Các trận chiến tranh trong  lịch sử thế  giới đều bắt đầu từ oán  hận báo 

thù lẫn nhau.  Hiểu được đạo lý và sự thật chúng ta phải nên phát tâm đại từ 

đại bi để  hoá giải  hết tất cả những  xích  mích  này.  Không  những phải sống 

chung  hòa  bình  với  tất  cả  chúng  sanh,  mà  còn  giúp  đỡ  hợp  tác  lẫn  nhau; 

thêm một bước giúp họ phá  mê khai ngộ, lìa khổ được vui, như vậy mới là 

Bồ Tát đạo, Bồ Tát hạnh. 

Lúc đạo tràng  mới thành  lập, chúng ta nhất định phải  giảng kinh Ðịa 

Tạng  trước  nhất.   Có  đất  đai  rồi,  trên  miếng  đất  này  mới  xây  dựng  Phật 

pháp.   Chữ  ‘địa’  trong  ‘kinh  Ðịa  Tạng’  là  ‘tâm  địa’;  tạng  tức  là  kho  tàng 

chứa tất cả công đức của Như Lai, cũng tức là tự tánh vốn sẵn có đầy đủ vô 

lượng trí huệ, đức năng, đó là nghĩa của chữ  ‘Ðịa Tạng’.  Làm sao khai mở 

trí  huệ đức  năng?  Kinh Ðịa  Tạng dạy chúng ta  hai chữ ‘hiếu kính’, --  hiếu 

thuận cha mẹ, tôn kính sư trưởng.  Sự giáo dục từ xưa đến nay ở Trung quốc 

chú  trọng  ‘Tôn  sư  trọng  đạo’.   Kinh  Ðịa  Tạng  dạy  chúng  ta  ‘hiếu  thân  tôn 

sư’,  hàm  nghĩa  [của  điều  này]  vô  cùng  sâu  rộng,  bao  gồm  toàn  bộ  Phật 

pháp.  Thí dụ bài vở học sinh không giỏi, làm cho cha mẹ, thầy giáo đều bận 

tâm, đó tức là không hiếu kính cha  mẹ, không tôn kính sư trưởng; học sinh 

siêng  năng  học  hỏi,  tiếp  nhận  sự  dạy  dỗ  của  thầy  giáo  tức  là  hiếu  kính. 

Trong  gia  đình  anh  em  không  hòa  thuận  là  bất  hiếu,  chị  em  dâu  bất  hoà  là 

bất  hiếu.   Một  nhà  hòa  thuận  thì  cha  mẹ  vui  mừng,  được  mọi  người  kính 

trọng, cha mẹ, thầy giáo mới vui vẻ.  Vì vậy khi khởi tâm động niệm, ngôn 

ngữ hành động, nhất định phải nghĩ đến ân đức của cha mẹ và lời dạy dỗ của 

thầy giáo; học Phật là phải bắt đầu từ chỗ này, rồi sau đó nâng cao cảnh giới 

từng tầng từng tầng đi lên. 

‘Sự’ vô lượng vô biên, ‘lý’ vô lượng vô biên, Phật, Bồ Tát tùy duyên 

thuyết pháp, cho  nên không có  một định pháp có thể  nói.  Ðức  Phật  lại  nói 

với chúng ta:  ‘Nhất thiết hiền thánh, giai dĩ vô vi pháp, nhi hữu sai biệt’ (Tất 

 cả thánh hiền đều do vô vi pháp mà có sự sai khác), đây là nói rõ Tứ quả Tứ 

hướng  Tiểu  thừa,  51  vị  thứ  của  Bồ  Tát  Ðại  thừa  đều  xây  dựng  từ  ‘vô  vi 

pháp’.   ‘Vô  vi  pháp’  là  chân  tâm  bổn  tánh,  tức  là  tâm  thanh  tịnh,  tâm  bình 

đẳng.   Lúc  trước  chúng  tôi  cứ  nghĩ  là  tâm  của  Ðại  thừa  giáo  Bồ  Tát  mới 

thanh tịnh và bình đẳng.  Nhưng trong kinh Kim Cang, đức Thế Tôn nói với 

chúng ta, người chứng được quả Tiểu thừa Tu Ðà Hoàn đã có tâm thanh tịnh 

bình đẳng.  Tuy tâm địa thanh tịnh bình đẳng nhưng trình độ thanh tịnh bình 

đẳng của mỗi người không giống nhau.  Tiểu thừa Tứ quả Tứ hướng có tám 

cấp bực;  Ðại thừa từ quả Sơ Tín đến Ðẳng Giác gồm có 51 cấp bực đều là 

mức độ cao thấp của tâm thanh tịnh và tâm bình đẳng. 

Tự mình tạo ra nhân thì tự mình phải gánh chịu quả báo; chư Phật, Bồ 

Tát cũng không thể thay đổi nghiệp nhân quả báo.  Khi Ðịa Tạng Bồ Tát đến 

cõi địa ngục cứu độ chúng sanh thì cũng độ những chúng sanh có duyên đầy 

đủ, duyên chín muồi.  Chúng sanh ở địa ngục tràn đầy tâm sân hận, tâm trả 

thù rất mạnh, Bồ Tát khuyên họ buông xả, khuyên họ phát tâm từ bi, họ phải 

chịu  tiếp  nhận,  đồng  ý  [thì  mới  được  độ],  nhưng  rất  ít  chúng  sanh  [ở  địa 

ngục] có thể tiếp nhận.  Trong sáu nẻo luân hồi chỉ có loài người là dễ giác 

ngộ  nhất,  dễ  chịu  nghe  lời  khuyên  dạy  của  Phật,  Bồ  Tát  nhất.   Cõi  trời  vui 

nhiều  khổ  ít,  hưởng  lạc  quen  rồi  nên  rất  khó  nghe  lời  khuyên  dạy,  đây  là 

‘phú quý học đạo nan’ (giàu sang học đạo khó).  Ba cõi ác quá khổ, tâm sân 

giận,  đố  kỵ,  trả  thù  quá  mạnh  nên  cũng  không  chịu  tiếp  nhận  lời  khuyên 

dạy.  Tại sao chư Phật phải thị hiện thành Phật ở cõi người?  Là vì cõi người 

khổ  đau  nhiều,  vui sướng  ít, dễ  giác  ngộ  hơn, dễ  nghe theo  lời răn dạy của 

Phật, Bồ Tát hơn các cõi khác. 

Cụ Châu Kính Trụ kể lại nhân duyên học Phật của ông cho tôi nghe. 

Trong thời kỳ kháng chiến [chống Nhật] ông  lo  việc kiểm soát thuế  vụ của 

hai  tỉnh  Tứ  Xuyên  và  Tây  Khang.   Sau  khi  kháng  chiến  thắng  lợi  ông  đã 

từng đảm nhiệm chức Ty Trưởng Tài chánh tỉnh Triết Giang, lúc bấy giờ thủ 

đô [được dời về] Trùng Khánh.  Ông nói có một đêm nọ ông ở Trùng Khánh 

đánh bài đến 2, 3 giờ khuya mới về nhà.  Lúc bấy giờ những người làm quan 

không  có  xe  chuyên  chở  nên  phải  đi  bộ  về  nhà  một  mình.   Trong  thời  kỳ 

kháng chiến đường lộ rất gồ ghề, cách thiệt xa mới có một ngọn đèn đường, 

ánh  đèn  rất  yếu,  chỉ  sáng  cỡ  chừng  20  nến  (đơn  vị  đo  lường  ánh  sáng, 

candle), chỉ đủ nhìn thấy bóng lờ mờ mà thôi.  Trên đường đi ông nhìn thấy 

bóng  của  một  người  đàn  bà  đi  phía  trước  ông  cỡ  chừng  50  bước.   Lúc  ban 

đầu  ông  không  để  ý,  cứ  tiếp  tục  đi  trên  cùng  đường.   Ði  được  khoảng  nửa 

giờ đồng hồ ông bỗng nhiên giựt mình suy nghĩ tại sao nửa đêm nửa hôm lại 

có  người  đàn  bà  đi  ngoài  đường  một  mình  như  vậy?   Ý  nghĩ  này  vừa  khởi 

lên làm cho ông rởn da gà.  Nhìn kỹ lại ông thấy người đi phía trước chỉ có 

phân  nửa  thân  phía  trên,  không  thấy  nửa  người  phía  dưới.   Ông  sợ  quá! 

Không phải ông bị mờ mắt, quáng gà.  Từ đó trở về sau ông mới bắt đầu tin 

Phật pháp.  Ông nói nữ quỷ đó có thể là Quán Thế Âm Bồ Tát hoá thân để 

độ ông; nếu ông không nhìn thấy tận mắt, chứng minh được Phật pháp một tí 

gì cũng không phải giả thì ông chẳng đời nào bước chân vào cửa Phật cả. 

Cụ  Châu  thường  dùng  những  chuyện  thật  về  nhân  quả  báo  ứng  để 

khuyên  người tin sâu  nhân quả, khi khởi tâm động  niệm đều phải cẩn thận 

đừng tạo nhân ác.  Nhân cần phải có duyên mới có thể kết thành quả.  Cả đời 

này mình chấm dứt làm việc ác, chuyên làm việc thiện; cắt đứt duyên ác rồi, 

tuy có nhân ác cũng không thể thành quả ác.  Chúng ta hãy tích lũy công đức 

càng  nhiều,  bồi  đắp  thiện  duyên  cho  tử  tế.   Nhân  tốt  đời  trước  cộng  với 

duyên thiện đời này, dĩ nhiên sẽ thành ra quả báo thiện. 



---o0o--- 

 d.Tôn đức Phật A Di Ðà làm thầy 

   

---o0o--- 

1. Pháp môn bình đẳng 

Những  nguyên  lý  và  nguyên  tắc  mà  đức  Thế  Tôn  nói  trong  các  kinh 

điển  Ðại  thừa,  không  có  gì  khác  nhau,  những  gì  khác  nhau  chỉ  là  phương 

pháp mà thôi.  Nhà Phật thường nói tám vạn bốn ngàn pháp môn, vô lượng 

pháp môn, do đó có thể thấy chư Phật, Bồ Tát không có pháp nhất định gì để 

nói, còn phương hướng và mục tiêu đều giống nhau hết.  Sự khác nhau giữa 

Tông Môn, Giáo Hạ, Hiển Giáo, Mật Giáo rất lớn, tuy nhiên phương hướng 

đều là ‘Giác, Chánh, Tịnh’, mục tiêu đều là ‘Vô Thượng Chánh Ðẳng Chánh 

Giác’, cho nên nói ‘pháp môn bình đẳng, không có cao thấp’. 

Kinh  Kim Cang  nói:  ‘Nhất thiết chư  Phật, cập chư Phật A-nậu-đa-la 

 Tam-miệu Tam Bồ Ðề pháp, giai tùng thử kinh xuất’ (Hết thảy chư Phật và 

 các pháp A-nậu-đa-la Tam-miệu Tam Bồ Ðề của chư Phật đều từ kinh này 

 ra).   Do đó có thể thấy tất cả chư Phật đều y cứ vào nguyên lý và nguyên tắc 

trong  kinh  này  mà  thành  Phật;  Vô  Thượng  Chánh  Ðẳng  Chánh  Giác  cũng 

đạt được từ kinh này.  Bộ kinh này cao tột cùng, những kinh khác cũng cao 

tột cùng, vì mỗi bộ kinh điển đều là chỗ xuất xứ của chư Phật và Vô Thượng 

Chánh Ðẳng Chánh Giác của chư Phật.  Nếu đức Phật chỉ  nói  về  một pháp 

môn duy nhất thì chẳng phải ‘không có định pháp gì để nói’. 

Ðức Phật nói pháp nhất định y theo nguyên tắc Nhị Ðế -- Chân đế và 

Tục  đế  --  và  nhất  định  phải  khế  cơ.   Khế  cơ  và  khế  lý  đều  không  vượt  ra 

ngoài Nhị đế.  ‘Khế cơ’ là không trái ngược với Tục đế.  ‘Khế lý’ là không 

trái ngược với Chân đế.  Căn tánh của chúng sanh sai khác quá nhiều, không 

thể chỉ dùng một phương pháp để phổ độ chúng sanh, cho nên đức Phật nói 

vô lượng pháp môn, đây là noi theo Tục đế mà nói.  Tuy pháp môn vô lượng 

nhưng  mục  tiêu,  phương  hướng  đều  không  trái  ngược  với  Chân  đế.   Nếu 

chúng ta có thể nhận biết điều này rõ ràng thì học Phật không khó, vả lại nội 

trong một thời gian ngắn sẽ đạt được lợi ích.  Sau ba tháng, sáu tháng sẽ có 

hiệu quả rất rõ ràng.  Hiệu quả gì?  Tiêu trừ nghiệp chướng, tự mình sẽ cảm 

thấy nghiệp chướng giảm bớt, trí huệ từ từ khai mở. 

Trong  kinh  Lăng  Nghiêm  đức  Phật  thí  dụ  nghiệp  chướng  như  giặc 

cướp,  chúng  nó  giựt  pháp  tài  công  đức  của  mình.   Nếu  không  nhận  ra  giặc 

cướp  thì  làm  thế  nào  bắt  chúng  được!   Cho  nên  nhất  định  phải  nhận  biết 

nghiệp chướng thì  mới tiêu  hết  nghiệp chướng được.  Nghiệp  là sự  nghiệp, 

đang lúc làm ra thì gọi là ‘sự’, kết quả của việc này khi làm xong thì gọi là 

‘nghiệp’.   Tạo  ra  nghiệp  thì  nhất  định  có  chướng  ngại.   Trên  căn  bản  cứu 

cánh thì chướng ngại tự tánh của người, chướng ngại pháp thân, bát nhã, giải 

thoát.  Ðối với sanh hoạt của con người thì chướng ngại tâm thanh tịnh, làm 

thân  tâm  không  an  ổn;  chướng  ngại  gia  đình,  làm  gia  đình  này  không  hoà 

hợp; chướng ngại sự nghiệp làm cho công việc làm không thuận lợi, những 

thứ này đều là chướng ngại.  Học Phật, bái sám (lạy sám hối) có thể tiêu trừ 

nghiệp  chướng  không?   Chỉ  cần  chúng  ta  bình  tĩnh  quan  sát,  không  những 

không  thể  tiêu  trừ,  càng  bái  sám  thì  nghiệp  chướng  càng  nhiều,  càng  học 

Phật thì phiền não càng nhiều.  Tu mù luyện đui thì làm sao được! 



---o0o--- 

2.  Thân cận thiện tri thức 

Trong kinh luận Ðại thừa và Tiểu thừa đức Phật đều dạy rõ cho chúng 

ta,  điều  kiện  đầu  tiên  của  việc  học  Phật  là  nhất  định  phải  theo  học  một  vị 

thầy tốt  (Tùng minh sư thọ giới, chuyên tín bất phạm).  Nếu muốn thành tựu, 

không  hiểu  đạo  lý  thì  không  làm  được.   Trong  vài  ngàn  năm  qua  ở  Trung 

quốc, sự trao truyền (truyền thừa) thế pháp và Phật pháp đều chú trọng ở chữ 

‘sư thừa’, tức là học tập theo một vị thầy.  Ðúng đạo lý thầy trò, từ xưa đến 

nay chuyện này rất khó gặp.  Ðây không phải duyên phần trong chỉ một đời 

này,  mà  là duyên phần trong  nhiều  đời  nhiều kiếp.  Chúng ta dựa  vào kinh 

nghiệm  tu  học  của  thầy  mà  nâng  cao  [trình  độ  của  mình],  đây  là  việc  rất 

quan trọng trong ‘sư thừa’.  Trong Tông Môn thường nói ‘Ði trên đảnh của 

Tỳ Lô’.  Tỳ Lô Giá Na Phật là pháp thân Như Lai.  Trong kinh Hoa Nghiêm 

nói đến ba thân Như Lai, Tỳ Lô Giá Na là ‘Pháp thân Phật’, Lô Xá Na Phật 

là  ‘Báo  thân  Phật’,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  là  ‘Ứng  thân  Phật’,  đây  là  ‘một 

thể ba thân’ của  Phật.  Phật  là thầy  giáo của chúng ta, chúng ta  nương  nhờ 

vào  ngài,  nương  theo  vai  của  ngài,  nương  theo  và  đạp  trên  đảnh  (nghĩa  là 

 nương nhờ vào) [thì] học sinh mới có thể vượt qua thầy, người sau vượt trội 

hơn người trước, có câu nói:  ‘thanh xuất ư lam, nhi thắng ư lam’ (màu xanh 

 lá  cây  có  từ  màu  xanh  lam  mà  vượt  trội  hơn  xanh  lam)2).   Nếu  không  noi 

theo  phương  pháp  tu  hành  này  mà  phải  xây  dựng  lại  từ đầu,  đến  ngày  nào 

mới  có  thể  thành  tựu!   Sự  giáo  học  trong  thế  pháp  và  Phật  pháp  đều  có 

chung đạo lý này. 

Người  xưa  học  Phật  không  kể  tại  gia  hay  xuất  gia,  lúc  vào  cửa  Phật 

phải bắt đầu ‘học giới 5 năm’, đây là cơ sở, nền tảng.  Câu này rất đơn giản, 

nếu  y theo  lời  văn  mà  giải  nghĩa,  rất có thể sẽ giải  thích sai  ý tứ, cứ  tưởng 

rằng chỉ học những thứ như năm giới, mười giới, Bồ Tát giới, Bát quan trai 

giới, mà không biết chữ giới ở đây chỉ ‘giáo giới’  (lời dạy, khuyên răn) của 

thầy  giáo.  Trong  vòng 5  năm phải tuân theo lời khuyên dạy của thầy  giáo, 

chứ không phải chỉ giới điều. 

Thời  xưa  sư  đạo  tôn  nghiêm,  trong  xã  hội  không  ai  chẳng  tôn  trọng 

người  dạy  học.   Thế  pháp  còn  như  vậy  huống  hồ  là  Phật  pháp.   Cho  nên 

quan  trọng  nhất  là  thân  cận  thiện  tri  thức.   Ai  là  thiện  tri  thức?   Chúng  ta 

xem ngữ lục của người xưa, quan sát kỹ càng thì sẽ hiểu ngay.  Thiệt ra thiện 

tri  thức  không  có  tiêu  chuẩn  nhất  định,  điều  kiện  quan  trọng  nhất  là  người 

học  trò  phải  ngưỡng  mộ,  kính  phục  vị  thiện  tri  thức  này  nhất,  người  này 

đúng là thiện tri thức.  Nếu bạn có thể hoàn toàn phục tùng theo lời nói của 

người đó 100% thì đó là thiện tri thức của bạn.  Cho dù đức hạnh của người 

đó cao đến đâu, học thức giỏi cách mấy, nếu bạn không phục họ, không chịu 

nghe  lời, thì  họ không phải  là  thiện tri thức của bạn.  Cho dù chư Phật,  Bồ 

Tát tới,  nếu  bạn  không  tôn  kính  họ,  không  có  tâm  niệm  phải  y  giáo  phụng 

hành,  Phật,  Bồ  Tát cũng  không  phải  là  thiện  tri  thức  của  bạn.   Người  khác 

nói cùng một lời nói như vậy, bạn không thể tin nhận; nếu có một người nói 

[như vậy] mà bạn có thể hoan hỷ nghe theo, làm theo, thì người này là thầy 

giáo tốt của bạn. 

Có câu nói: ‘thanh xuất ư lam nhi thắng ư lam’, thầy giáo có thể dùng 

chánh  pháp  dạy  dỗ  bạn,  bản  thân  của  thầy  chưa  chắc  đã  làm  được,  nhưng 

nếu học trò phục tùng một trăm phần trăm (100%), học trò [có thể] làm được 

nên  học  trò  [nhiều  lúc]  vượt  trội  hơn  thầy  giáo.   Cho  dù  thầy  có  giỏi  cách 

mấy, nếu học trò không chịu nghe và làm theo lời dạy, thế thì việc dạy học 

này  không  có  hiệu  quả,  học  trò  đi  theo  ông  thầy  này  cả  đời  cũng  không 

thành công.  Vì vậy tiêu chuẩn lựa chọn thầy giáo là ở điểm này. 

Ngữ lục của các tông phái trong Phật giáo có ghi chép không kể là tại 

gia hay xuất gia, khi người học trò đi tham vấn các vị đại đức, những vị đại 

đức này thường sẽ cho biết duyên phần của người học trò ở địa phương nào, 

đi  đến  đâu  tham  vấn,  học  hỏi  thì  người  này  sẽ  thành  tựu.   Người  học  trò 

nghe theo lời chỉ dẫn này mà đi tham vấn, quả nhiên sau 3 năm, 5 năm liền 

khai ngộ, liền thành tựu.  Chúng ta suy nghĩ kỹ càng, không lẽ người học trò 

này không thể khai ngộ ở đạo tràng của người giới thiệu, chỉ đường này hay 

sao?  Người  này có  năng  lực chỉ  dẫn  người đến cầu  học đi  đến đâu, đi  học 

với  người  nào  thì  sẽ  thành  tựu,  không  lẽ  tự  mình  không  có  khả  năng  dạy 

học?  Văn tự Trung Quốc đơn giản, vắn tắt, người đó đi tham vấn vị lão hoà 

thượng này chắc chắn đã nói chuyện rất lâu, có thể đã lưu lại ở đó rất nhiều 

ngày, nhưng trong sách chỉ ghi lại hai ba câu nói, thiệt ra [họ đã nói] chuyện 

rất dài,  rất  lâu,  liễu  giải  rất sâu.   Lão  pháp sư biết rõ căn cơ, thói quen của 

học trò, biết trong tâm học trò không  mến mộ đạo tràng này và cũng không 

phải là [học trò] của mình, cho nên giới thiệu vị đại đức khác phù hợp với lý 

tưởng của học trò; đi học người thầy mà học trò ngưỡng mộ thì dễ hoàn toàn 

nghe lời và phục tùng, cho nên trong vòng 3 đến 5 năm thì có thể thành tựu. 

Thiệt ra đạo đức, học vấn, và tu trì của ‘vị chỉ đường’ này không thua người 

mà ngài giới thiệu, chỉ là căn tánh và cơ duyên khác nhau mà thôi. 

Thí  dụ  có  người  đến  chỗ  này  để  niệm  Phật,  tuy  niệm  nhưng  tâm 

không  thể  an  định  vì  người  này  rất  thích  Thiền,  đối  với  Thiền  cứ  ghi  nhớ 

trong  lòng.   Họ  ở  đây  niệm  Phật  cũng  niệm  không  xong,  tham  thiền  cũng 

tham không đến đâu, như vậy chỉ làm  mất thời giờ của họ mà thôi.  Không 

bằng giới thiệu cho họ một vị thầy giỏi, chuyên tham thiền, có công phu.  Họ 

đến đó chẳng khởi vọng tưởng, một lòng một dạ siêng năng tu tập thì rất dễ 

thành công.  Cho nên mỗi đạo tràng chỉ tu một pháp môn.  Từ xưa đến nay, 

có  câu  ‘xây  đạo  tràng,  lập  pháp  tràng  ( dựng  bày  pháp  nghĩa  và  chỉ  bày  rõ 

 ràng cho chúng sanh)’, giải hành chuyên nhất.  Gom những người có cùng ý 

chí, đạo hiệp tu tập chung với nhau thì mọi người đều dễ thành tựu.  Mỗi vị 

thiện tri thức trong 53 lần tham vấn trong kinh Hoa Nghiêm tu học theo một 

pháp môn [riêng rẽ], họ đón mừng những người cùng chung ý hướng đến để 

tu tập; người nào thích tu pháp môn khác đều được giới thiệu đến đạo tràng 

khác,  giới  thiệu  với  các  pháp  sư khác,  giúp  tất  cả  chúng  sanh  có  thể  thành 

tựu.  Cho nên ‘pháp môn bình đẳng, thù đồ đồng quy’  (pháp môn bình đẳng, 

 đường nào cũng về đến đích).  Nhất định phải giữ hảo tâm muốn giúp người 

khác thành tựu, đừng gây chướng ngại cho họ, không thôi thì tội lỗi rất nặng. 

Ðạo  tràng  thời  xưa  rất  giống  như  phân  khoa  chuyên  ngành  trong 

trường đại học bây giờ, tạo phương tiện thuận lợi cho đại chúng tham học. 

Mỗi đạo tràng có tông chỉ tu học riêng rẽ, có nơi y cứ vào kinh luận, có chỗ 

dùng  phương  pháp  tu  tập  đặc  biệt.   Cùng  một  tông  phái,  những  đạo  tràng 

khác nhau đều có chỗ đại đồng nhưng tiểu dị  (điềm khác nhau nhỏ).  Thí dụ 

trong  Niệm  Phật  Ðường  [có  hai  người]  niệm  Phật  theo  những  giai  điệu  và 

tốc độ nhanh chậm khác nhau, hai người này sẽ làm cho những người đồng 

tu sanh phiền não, vì vậy phải phân ra hai đạo tràng riêng biệt. 

Trong  kinh  Kim  Cang,  đức  Phật  Thích  Ca  và  chư  Phật,  Bồ  Tát  làm 

gương cho chúng ta.  Ðệ tử Phật phải làm gương tốt cho tất cả chúng sanh, 

làm  người  hạng  nhất trong  mọi  hoàn cảnh [và nơi chốn].  Phải  làm cho  gia 

đình trở thành gia đình gương mẫu trên toàn thế giới.  Những người làm ăn 

buôn  bán  phải  làm  cho  công  ty  của  mình  thành  công  ty  hạng  nhất  trên  thế 

giới,  như  vậy  mới  đúng  là  đệ  tử của  đức  Phật.   Trong  Phật  pháp  không  có 

hạng  nhì,  môn  nào cũng  là hạng  nhất,  mọi thứ đều  hạng  nhất,  như vậy  mới 

đúng như pháp.  Cho nên ‘học Phật’ [đúng theo nghĩa của chữ này] rất khó, 

quan trọng nhất là ‘trí huệ tăng trưởng, thân tâm thanh tịnh’.  Muốn đạt đến 

mức thân tâm thanh  tịnh không  thể không buông  xả, không thể không  nhìn 

thấu (thấy rỗng toang), phải biết rõ chân tướng của vũ trụ nhân sanh. 



---o0o--- 

3. Ðừng lôi kéo tín đồ, đừng hóa duyên 

Ðạo tràng không thể lôi kéo tín đồ, không thể hóa duyên, nếu làm như 

vậy  thì  sẽ  tạo  nghiệp  tội,  nhất  định  sẽ  có  lỗi  lầm.   Chúng  ta  tin  Phật  [sẽ  lo 

lắng]  và  duy  trì  đạo  tràng  [cho  chúng  ta].   ‘Tin  Phật’  vô  cùng  quan  trọng! 

Ðiều này là do thầy Lý dạy tôi.  Sau khi tôi xuất gia, thọ giới xong, đến Ðài 

Trung thăm thầy, vừa gặp  mặt thì thầy liền dạy cho tôi hai chữ ‘Tin Phật’. 

Sau đó thầy giải thích:  “Ông học Phật đã bao nhiêu năm nay, đã xuất gia và 

thọ  giới,  còn  đi  giảng  kinh  ở  nhiều  nơi,  tôi  dạy  cho  ông  hai  chữ  này,  ông 

không cảm thấy kỳ lạ hay sao?” 

‘Tin Phật rất khó!’.  Những gì đức Phật dạy chúng ta làm thì chúng ta 

phải làm theo lời dạy, những gì đức Phật dạy chúng ta đừng làm thì chúng ta 

nhất  định  không  làm,  như  vậy  mới  gọi  là  ‘tin  Phật’.   Nhất  định  phải  giải 

đúng nghĩa chân thật của những lời Phật nói, y theo đó mà làm, như vậy mói 

gọi là ‘tin Phật’.  Ðạo tràng có chư Phật hộ niệm, long thiên ủng hộ, vì vậy 

[chúng ta] nhất tâm hướng về đạo, ngoài ra không cần phải lo lắng.  Từ xưa 

đến  nay  những  người  chân  tâm  hướng  về  đạo  đều  tu  tâm  thanh  tịnh,  chắc 

thật niệm Phật, cầu sanh Tịnh độ, giúp các bạn đồng tu phá mê khai ngộ. 

Pháp vận của đức Phật Thích Ca dài một vạn hai ngàn năm, tất cả đệ 

tử  từng  đời  tiếp  nối  truyền  đến  đời  sau;  trong  kinh  điển  Ðại  thừa  nói  hào 

quang  từ  bạch  hào  [của  đức  Phật]  có  một  phần  công  đức  dùng  để  cúng 

dường  cho  những  người  xuất  gia  đời  sau  này  mãi  cho  đến  khi  pháp  diệt. 

Chúng ta có thể tin và tiếp nhận điều này hay không? 



---o0o--- 

4. Pháp môn vô lượng chỉ chọn một môn 

Việc mà Phật pháp theo đuổi, tìm cầu là trí huệ cứu cánh viên mãn, trí 

huệ này có sẵn trong tự tánh, không phải đến từ bên ngoài.  Tổng cương lĩnh 

của  việc tu  hành  là ‘giác  mà không  mê, chánh  mà không  tà, tịnh  mà không 

nhiễm’.  Mê, tà, nhiễm đều là nghiệp chướng.  Kinh Kim Cang dạy chúng ta 

‘ Ưng  vô  sở  trụ’,  trụ  tức  là  nhiễm,  chấp  trước,  phân  biệt.   Ðức  Phật  dạy 

chúng ta làm bất cứ việc gì cũng phải tuỳ duyên, đừng phan duyên. 

Phật pháp  là ‘Giác, Chánh,  Tịnh’.  Tám  vạn bốn  ngàn pháp  môn đến 

sau  cùng  đều  đi  vào  từ  ba  cửa  này.   Thiền  Tông,  Tánh  Tông  vào  từ  cửa 

‘Giác’,  cho  nên  đại  triệt  đại  ngộ,  minh  tâm  kiến  tánh.   Giáo  Hạ  vào  từ cửa 

‘Chánh’, như Hiền Thủ, Thiên Thai, Pháp Tướng, Tam Luận Tông noi theo 

kinh điển Ðại thừa để sửa đổi tri kiến của mình, nhập Phật tri kiến, chánh tri 

chánh kiến.  Tịnh Tông và Mật Tông vào từ cửa ‘Tịnh’, [cả hai đều] đặc biệt 

coi  trọng  tâm  thanh  tịnh  –  tâm  tịnh  thì  cõi  nước  tịnh.   Lúc  chưa  bước  vào 

cửa  thì  ba  cửa  này  không  giống  nhau,  sau  khi  vào  trong  thì  ba  cửa  vốn  là 

một.  Tâm địa thanh tịnh làm sao lại không giác ngộ được chứ?  Người giác 

ngộ  không  thể  nào  có  tri  kiến  bất  chánh.   ‘Giác,  Chánh,  Tịnh’,  ba  là  một, 

một là ba.  Ðạt được một thì cả ba đều đạt được, hiểu như vậy thì [chúng ta] 

mới có một phương hướng rõ ràng cho sự tu học của mình. 

Trong  kinh  Kim  Cang  đức  Phật  dạy  cho  chúng  ta  rất  nhiều  thứ,  đặc 

biệt là câu:  ‘Thiện nam tử, thiện nữ nhân ư thử kinh trung nãi chí thọ trì tứ 

 cú  kệ  đẳng,  vị  tha  nhân  thuyết,  nhi  thử  phước  đức  thắng  tiền  phước  đức’ 

 (Người thiện nam, người  thiện nữ y theo [lời dạy]  trong kinh, nhận lấy và 

 làm theo cho dù chỉ bốn câu kệ, giảng thuyết cho người khác thì phước đức 

 này còn thù thắng hơn những phước đức kể trước), những câu giống câu này 

[được  lập  lại] đến  7,  8  lần,  thế  mới  biết  câu  này  quan  trọng  đến  mức  nào. 

Ðiểm quan trọng nhất là ‘thọ trì’, ‘thọ’ là tiếp nhận.  Tôi hoàn toàn tiếp nhận 

lời dạy của Phật, y theo lời dạy mà làm, nhất định không làm ngược lại;  ‘trì’ 

là bảo trì, giữ gìn vĩnh viễn không mất.  Phân nửa phần sau nói đến ‘tín tâm 

bất nghịch’  (lòng tin không chống trái), nhất quyết phải làm theo y như vậy. 

Nhiều bạn đồng tu  hỏi tôi: ‘Ðọc kinh  nào tốt?’.  [Chúng  ta] phải biết 

bộ kinh nào cũng tốt cả; nếu thích bộ kinh nào thì đọc kinh đó, nhưng phải 

nhớ  kỹ  cả  đời  chỉ  đọc  một  bộ  kinh  thì  mới  có  thể  thành  tựu.   Nếu  nghĩ  bộ 

kinh  này  tốt,  kinh  kia  cũng  tốt,  [kinh  nào  cũng  đọc]  thì  là  tham.   Phật  dạy 

chúng ta phải đoạn trừ tâm tham chứ không dạy tăng trưởng tâm tham. 

Học một bộ kinh là ‘nhất môn thâm nhập’  (đi sâu vào một môn), một 

lòng một dạ theo học một pháp môn mà thôi, như vậy thì tâm sẽ định, tâm sẽ 

thanh tịnh.  Phật nói rất nhiều kinh điển nhưng không dạy chúng ta học hết 

toàn bộ, mà trong số kinh này chỉ chọn một bộ kinh thích hợp với căn tánh 

của mình.  Ði sâu vào một môn mới có thể thành công.  Câu ‘Pháp môn vô 

lượng  thệ  nguyện  học’  trong  Tứ  hoằng  thệ  nguyện  đứng  vào  hàng  thứ  ba. 

Câu thứ nhất  là ‘Chúng sanh  vô biên  thệ nguyện độ’, câu thứ nhì  là ‘Phiền 

não vô lượng thệ nguyện đoạn’, nhất định phải làm được hai câu đầu rồi sau 

đó mới học nhiều pháp môn. 

Học  một  pháp  môn  là  cắt  đoạn  phiền  não,  nhưng  trước  đó  phải  phát 

tâm bồ đề, được vậy tri kiến (sự hiểu biết)  mới chánh, tâm  lượng  mới  lớn. 

Tâm  lượng  của  chúng  ta  phải  độ  tận  tất  cả  chúng  sanh,  không  những  độ 

những người học Phật mà còn phải độ tất cả những tín đồ tôn giáo khác, tâm 

lượng như vậy mới bình đẳng.  Những tín đồ tôn giáo khác đối với chúng ta 

có thành kiến, mình đối với họ không có thành kiến, họ phỉ báng mình, mình 

đối với họ chỉ có lễ kính, tán thán.  Phật là  ‘tâm bao thái hư, lượng châu sa 

 giới’,  tâm  lượng  nhỏ  hẹp  là  nghiệp  chướng  sâu  nặng.   Chúng  ta  muốn  tiêu 

trừ nghiệp chướng thì bước đầu tiên phải mở rộng tâm lượng, dùng tâm hoan 

hỷ đối đãi với tất cả chúng sanh. 



---o0o--- 

5. Lối dạy học nghệ thuật hóa trong Phật giáo 

Hình  tượng  của  Phật,  Bồ  Tát  đều  chứa  đựng  ý  nghĩa  thâm  sâu,  nếu 

chúng ta xem Phật, Bồ Tát như thần thánh thì sai rồi.  Kể cả kiến trúc Phật 

giáo cũng biểu thị pháp (tượng trưng pháp), thí dụ nhìn từ phía ngoài thì đại 

điện trong chùa có hai tầng, đi vào phía trong thì chỉ có một tầng: hai tầng ở 

phía ngoài tượng trưng cho nhị đế, một tầng ở trong tượng trưng nhị đế viên 

dung [hoà đồng với nhau].  [Thông thường theo] kiến trúc chánh quy của các 

tự  viện  vừa vào cửa thì  gặp Ðiện  Thiên Vương, ở chính  giữa điện  là tượng 

Di Lặc Bồ Tát, tượng này hướng về cổng chính, có hình dáng giống ‘Bố Ðại 

hòa  thượng’  và  tượng  trưng  cho  tâm  bình  đẳng,  tướng  vui  vẻ.   Ðệ  tử  Phật 

phải có đủ điều kiện này: bình đẳng đối với tất cả chúng sanh, cười tươi đón 

tiếp người, thường sanh tâm hoan hỷ, pháp hỷ sung mãn, như vậy mới đi vào 

cửa  Phật  được.   Hai  bên  có  Tứ  Ðại  Thiên  Vương  hộ  pháp,  chữ  hộ  ở  đây 

không  phải  hộ  (bảo  vệ)  người  khác,  không  phải  hộ  tự  viện,  không  phải  hộ 

đạo tràng, mà là hộ trì pháp của chính mình. 

Một  trong  bốn  vị  thiên  vương  là  ‘Ðông  Phương  Trì  Quốc  Thiên 

vương’, vị này tượng trưng cho ‘phụ trách tận phận (làm tròn trách nhiệm)’. 

Chúng  ta  sinh  hoạt  trong  thế  gian  ai  cũng  có  trách  nhiệm,  bổn  phận,  mình 

phải  làm  tròn  bổn  phận  của  mình  cho  thật  hoàn  hảo.   Làm  thế  nào  để  làm 

cho thật hoàn hảo?  Cây đàn tỳ bà trên tay của Trì Quốc Thiên Vương cũng 

có  ý  nghĩa  tượng  trưng,  dây  đàn  quá  căng  thì  sẽ  đứt,  dây  quá  lỏng  thì  đàn 

không kêu, nhất định phải căng đến mức thích hợp vừa phải.  Ý nghĩa tượng 

trưng  là  gì?   Trong  đời  sống  hằng  ngày,  trong  công  việc,  khi  đối  xử  với 

người, với việc phải làm đến mức vừa phải, không thể quá lố, không thể quá 

thấp.  Ðây gọi là ‘trung đạo’ trong nhà Phật, hoặc là ‘trung dung’ trong nhà 

Nho . 

Vị thứ hai là ‘Nam Phương Tăng Trưởng Thiên Vương’, vị này tượng 

trưng  cho  tiến  bộ.   Nhà  Nho  dạy:  ‘cẩu  nhật  tân,  nhật  nhật  tân’  (càng  ngày 

 càng đổi mới).  Phật pháp dạy ‘tinh tấn’.  Cây kiếm trên tay tượng trưng cho 

trí  huệ, chỉ có trí  huệ  mới có thể tiến bộ, không kể trên đức hạnh,  học  vấn, 

sanh hoạt, phẩm chất đều đòi hỏi mỗi ngày phải tiến bộ thêm. 

Vị  kế  là  ‘Tây  Phương  Quảng  Mục  Thiên  Vương’,  ‘Bắc  Phương  Ða 

Văn  Thiên  Vương’.   Hai  vị  này  dạy  chúng  ta  phương  pháp  làm  thế  nào  để 

làm  hai  điều  trên  được  viên  mãn?   Phải  học  tập  --  nhìn  nhiều,  nghe  nhiều, 

quán sát, học hỏi nhiều, khảo sát nhiều.  Tay của Quảng Mục Thiên Vương 

cầm  rồng  hoặc  rắn,  rồng,  rắn  tượng  trưng  cho  biến  hoá.   Nhân  tình,  sự  lý 

trong xã hội đều rất phức tạp, luôn luôn thay đổi, chúng ta cần phải quan sát 

kỹ càng, nắm chắc cơ hội và không lầm lạc.  Tay của Ða Văn Thiên Vương 

cầm cây  lọng, cây  lọng tượng trưng cho ‘ngăn  ngừa ô  nhiễm’.  Trong  hoàn 

cảnh xã hội nhân tình phức tạp, trược ác, chúng ta phải giữ vững được không 

mê lầm, không ô nhiễm.  Nếu hiểu được những ý nghĩa này thì vừa bước vào 

cửa chùa liền học được bài học đầu tiên, lập tức tự nhắc nhở, tự cảnh tỉnh. 

Người đời nay ưa thích nghệ thuật hoá, mấy ngàn năm trước giáo học 

và  nghệ  thuật  trong  Phật  pháp  đã  kết  hợp  thành  một  thể.   Khi  thăm  viếng 

mỗi ngôi chùa, ngắm nhìn mỗi tôn tượng của Phật, Bồ Tát, không cần nói gì 

cả  thì cũng  cảm  thấy  niềm  vui  pháp  hỷ  sung  mãn,  liền  đạt  được  sự  lợi  ích 

của sự giáo dục trong Phật pháp, thật làm cho người ta khâm phục đến năm 

vóc  sát  đất.   Hiện  nay  những  người  chân  chánh  hiểu  được  sự  giáo  học  của 

nghệ  thuật  trong  Phật  giáo  quá  ít,  hầu  hết  đều  xem  tượng  Phật  như  thần 

thánh,  dập  đầu  khấn  vái,  như  vậy  là  mê  tín.   Chúng  ta  nhất  định  phải  nhận 

định rõ ràng thì mới biết tiếp nhận và tu học như thế nào [cho chính xác]. 



---o0o--- 

6. Tôn Phật làm thầy 

Học  Phật  nhất  định  phải  ‘đi  sâu  vào  một  môn’  thì  mới  có  thể  thành 

tựu.  Nếu chúng ta  không thiệt tình  hết  lòng khâm  phục  những đại đức đời 

nay, không thể 100% y giáo phụng hành thì nên tìm người đời xưa.  Cho nên 

tôi giới thiệu với quý vị một vị thầy giỏi nhất, đó là đức Phật A Di Ðà.  Tôi 

đã giảng kinh Vô Lượng Thọ hết 9 lần, đều khuyên mọi người tôn đức Phật 

A Di Ðà làm thầy.  Những gì đức Phật A Di Ðà dạy chúng ta đều nằm trong 

kinh Vô  Lượng  Thọ.  Nếu có thể thông suốt, hiểu rõ  lời dạy trong kinh Vô 

Lượng  Thọ,  y  theo  đó  mà  làm  thì  chúng  ta  đúng  là  học  sinh  giỏi  của  đức 

Phật  A  Di  Ðà.   Ðức  Phật  Thích  Ca  tán  thán  đức  Phật  A  Di  Ðà  là  ‘Quang 

trung cực tôn, Phật trung chi vương’  (tôn quý nhất trong các quang minh, là 

 vua trong các vị Phật), chúng ta tìm vị thầy này nhất định sẽ không lầm! 

Hồi trước lúc tôi đến Ðài Trung cầu học, thầy Lý vô cùng khiêm tốn, 

thầy nói với tôi: ‘Năng lực của tôi chỉ có thể dạy cho ông 5 năm, năm năm 

sau  tôi  không  có  năng  lực  để  dạy  ông  nữa’.   Thầy  giới  thiệu  cho  tôi  một 

người thầy, đó là  Ấn Quang đại sư, kêu tôi  học theo  Ấn Quang đại sư.  Ấn 

Quang  đại  sư không  còn  trụ  thế,  [chúng  ta  có  thể]  tu  tập  theo  [Ấn  Quang] 

‘Văn Sao’, nhất định sẽ không sai  lầm.  Hôm  nay tôi  giới thiệu đức Phật  A 

Di Ðà cho quý vị, so với Ấn Quang đại sư còn cao minh hơn. 

Ngẫu  Ích  đại  sư  trong  nhà  Phật  là  một  vị  tổ  Tịnh  Ðộ  Tông  nổi  tiếng 

vào  cuối  đời  nhà  Minh.   Ngài  cũng  học  theo  người  xưa,  thầy  của  Ngài  là 

Liên Trì đại sư.  Lúc bấy giờ Liên Trì đại sư đã vãng sanh, Ngẫu Ích đại sư 

bèn chuyên đọc những trước tác  (sách vở) của Liên Trì đại sư, học tập theo 

lời dạy [trong sách] của ngài.  Trong vòng 5 năm không xem sách của người 

khác,  phải  học  theo  lời  dạy  của  một  người  duy  nhất  thì  mới  có  thể  thành 

tựu.  Ðiều này gọi là đạp lên vai, đi trên đầu của người xưa  (nghĩa là nương 

 nhờ  vào  người  xưa).   Nếu  học  theo  rất  nhiều  người,  đạp  lên  như  vậy  sẽ  té 

đau. 

Trong Tịnh Ðộ  Ngũ kinh,  kinh  A  Di Ðà sâu  nhất  và khó  nhất.  Kinh 

Quán Vô Lượng Thọ Phật bổ sung và giảng rõ cho kinh Vô Lượng Thọ, bổ 

sung về lý luận và phương pháp.  Vì trong kinh Vô Lượng Thọ chỉ giảng về 

‘Ba Bậc vãng sanh’ còn Quán Kinh nói đến ‘16 thứ quán’ và nói rõ nhân quả 

của Chín phẩm.   Kinh Quán Vô  Lượng  Thọ Phật bổ sung ba điểm  này  một 

cách  tường  tận,  rõ ràng.   Phải  nên  đọc  kỹ,  suy  nghĩ  kỹ,  phá  tan  nghi  hoặc, 

sanh  lòng  tin  để  có  thể  đạt  được  ‘tín  tâm  bất  nghịch’  (lòng  tin  sâu  không 

 chống trái). 

Tiểu bổn kinh A Di Ðà nói về phương pháp tu hành, ý nghĩa trong đó 

thật là vô cùng vô tận, đừng xem thường kinh này, đây là tinh hoa của Tịnh 

Tông.   Từ  xưa  đến  nay  mọi  người  đều  lấy  kinh  A  Di  Ðà  làm  khoá  tụng 

[thường nhật], việc này rất hợp lý.  Không những Tịnh Tông tụng kinh A Di 

Ðà,  Thiền  Tông  cũng  tụng  kinh  này  trong  khoá  lễ  tối,  Giáo  Hạ  không  cần 

phải nói, vì vậy nên chúng ta phải coi trọng kinh này.  Nếu không có lòng tin 

đối với kinh A Di Ðà, không hiểu rõ sự lý trong đó, đọc tụng kinh Vô Lượng 

Thọ cũng tốt.  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  giảng  ở  mức thấp  hơn  và  rõ hơn.  Xây 

dựng lòng tin từ kinh Vô Lượng Thọ xong rồi thọ trì kinh A Di Ðà sẽ không 

khó nữa. 



---o0o--- 

 e. Vũ trụ nhân sanh chỉ là mộng huyễn bào ảnh 

1. Thọ trì một câu kệ hơn cả bố thí thất bảo 

Kết luận cuối cùng trong kinh Kim Cang vô cùng quan trọng.  Những 

đoạn trong kinh này càng về sau càng ‘hấp dẫn’, những ý nghĩa quan trọng 

đều ở nửa phần sau, đặc biệt kết luận này không những là kết luận của kinh 

Kim Cang, thiệt ra là tổng kết hết thảy 22 năm giảng kinh Bát Nhã của Thế 

Tôn.  Năm  xưa đức Phật  giảng kinh thuyết pháp 49  năm,  hội kinh  Bát Nhã 

đã  chiếm  hết  22  năm.   Nếu  dùng  [cách  phân  đoạn  thông  thường  của  kinh 

điển] ba phần: Tựa, Chánh tông, Lưu thông để xem xét một đời giáo hoá của 

đức  Phật,  thì  Bát  Nhã  là  phần  Chánh  tông  của  toàn  bộ  Phật  pháp,  là  trung 

tâm  của  cả  đời  giáo  hoá  của  đức  Thế  Tôn.   Kết  luận  này  không  những  là 

tổng  kết  của  Bát  Nhã  mà  cũng  có  thể  nói  là  tổng  quy  kết  hết  thảy  49  năm 

thuyết pháp của đức Phật, tức là hai câu và một kệ cuối cùng của kinh này. 

Thái tử Lương Chiêu Minh chia kinh này ra thành 32 đoạn, đây cũng 

giống như làm việc phân khoa, phán giáo.  Có câu rằng ‘Nhân giả kiến nhân, 

 trí giả kiến trí’ (Người nhân thấy điều nhân, người trí thấy điều trí, ý nói: Từ 

 nội tâm ảnh hưởng đến kiến giải, quan điểm, cách xử sự), từ xưa đến nay cái 

nhìn  của  các  vị  đại  đức  không  giống  nhau.   Cách  phân  thành  32  đoạn  của 

thái  tử  Chiêu  Minh  là  để  đọc  tụng,  tiện  lợi  cho  việc  thảo  luận;  tạm  thời 

không bàn thích hợp, thỏa đáng hay không, nhưng phải nói cách phân đoạn 

này rất tiện lợi nên sách phân đoạn theo cách này thường được phổ biến rất 

rộng rãi.  Ðoạn cuối cùng tổng kết toàn quyển kinh.  Ðoạn kinh này vừa mở 

đầu Thế Tôn gọi ông Tu Bồ Ðề.  Trong kinh  mỗi khi đức Phật kêu tên một 

người nào đó, phía sau nhất định sẽ có lời dạy quan trọng, mục đích là nhắc 

đại chúng phải chú ý, đây là một kiến thức phổ thông. 

Ðức Phật dạy: giả sử có người bố thí hết bảy thứ báu trong vô lượng a 

tăng kỳ thế giới.  Con số này không thể tính toán được, a tăng kỳ là một đơn 

vị trong thời cổ Ấn Ðộ, chúng ta ngày nay gọi nó là con số thiên văn  (con số 

 này quá lớn).  Dùng đơn vị này lại thêm chữ vô lượng nữa.  Không những là 

vô lượng mà còn là bảy báu trong vô lượng a tăng kỳ thế giới!  Chỉ nói đến 

bảy thứ báu trên quả địa cầu này thôi thì đã không thể tính nổi [huống gì là 

vô lượng a tăng kỳ thế giới!] 

Chữ thế giới nói trong kinh là chỉ khu vực giáo hoá của một đức Phật, 

là một đại thiên thế giới.  Gần đây lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ đưa ra một cách 

nhìn mới, cụ cho rằng những ngân hà như chúng ta biết hiện nay không phải 

là một đại thiên thế giới, mà chỉ là một đơn vị thế giới.  Nếu tính [ngân hà là 

một] đơn vị thế giới thì một đại thiên thế giới lớn vô cùng, không thể tưởng 

tượng  nổi.  Thông thường trong  một tiểu thiên  thế  giới có  một  ngàn đơn  vị 

thế giới, nói một cách khác 1000 hệ ngân hà mới là một tiểu thiên thế giới. 

Lại dùng một tiểu thiên thế giới làm đơn vị, 1000 tiểu thiên thế giới bằng 1 

trung thiên thế giới, 1000 trung thiên thế giới bằng 1 đại thiên thế giới.  Nếu 

dùng cách tính này thì 1000x1000x1000 bằng 10 ức hệ ngân hà, đây mới là 

một đại thiên thế giới. 

Phước đức của việc bố thí hết thảy ‘bảy báu trong vô lượng a tăng kỳ 

thế  giới’ bao lớn?  Thiệt  là không thể tính đếm  nổi.  Có rất nhiều bạn đồng 

tu  muốn bố thí tu phước, cho dù bố thí hết thảy báu vật trên trái đất này thì 

cũng  quá  ít  [so  với  bảy  báu  trong  vô  lượng  a  tăng  kỳ  thế  giới]!   Ðức  Phật 

nói  ‘Nếu  có  thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân  phát  bồ  đề  tâm’;  dựa  trên  ‘Tam 

phước’ nói trong kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật thì tiêu chuẩn của ‘thiện’ là 

phải  thực  hiện  được  ‘Hiếu  dưỡng  phụ  mẫu,  phụng  sự  sư  trưởng,  từ  tâm 

 không sát [hại sanh vật], tu thập thiện nghiệp’, đây là thiện nam tử, thiện nữ 

nhân  ở  cõi  nhân,  thiên.   Từ  cơ  sở  này  cộng  thêm  ‘Thọ  trì  tam  quy,  đầy  đủ 

 các  giới,  không  phạm  oai  nghi’ tức  là  thiện  nam  tử  và  thiện  nữ  nhân  [theo 

tiêu  chuẩn]  của  Tiểu  thừa.   Thiện  nam  tử  và  thiện  nữ  nhân  nói  trong  kinh 

Ðại  thừa  phải  thêm  bốn  câu:  ‘Phát  Bồ Ðề  tâm,  tin sâu  nhân  quả,  đọc  tụng 

 Ðại thừa, khuyến tấn hành giả’.  Kinh này là kinh Ðại thừa, phải làm đầy đủ 

11 điều trong Tam Phước nói trên thì tức là ‘thiện nam tử, thiện nữ nhân’ nói 

trong  kinh  Kim  Cang.   [Tóm  lại]  chữ  thiện  nam  tử  và  thiện  nữ  nhân  trong 

kinh  điển  Tiểu  thừa  và  Ðại  thừa  đều  có  tiêu  chuẩn  đàng  hoàng  chứ  không 

phải nói bừa. 

 ‘Người thiện nam tử, thiện nữ nhân, phát Bồ Ðề tâm’ tức là phát tâm 

A-nậu-đa-la  Tam-miệu  Tam  Bồ  Ðề  và  cũng  là  phát  tâm  rộng  lớn  ‘chúng 

sanh vô biên thệ nguyện độ’.  Hiện nay chúng ta học Phật là rất tốt, rất hiếm 

có,  nhưng  phải  nhận  thức  rõ  trong  thế  gian  và  xuất  thế  gian  cái  gì  mới  là 

chơn, cái gì là giả.  Phải có đủ khả năng phân biệt tà chánh, thị phi, thiện ác, 

lợi hại thì mới gọi là người giác ngộ.  Chữ ‘ngu si’ thường được dùng trong 

kinh nghĩa là ‘điên đảo’, xem đồ giả thành đồ thiệt, xem điều ác thành điều 

thiện.   Không  những  không  thể  phân  biệt  những  vấn  đề  lớn,  thậm  chí  đến 

những quan hệ, lợi hại nhỏ nhoi cũng không thể phân biệt, trong kinh dùng 

danh  từ  ‘người  đáng  thương  hại’  để  mô  tả  những  người  này.   Chúng  ta  có 

thiệt tình phản tỉnh không, có phải là người đáng thương này không, có phát 

tâm Bồ Ðề chân thật không? 

Tôi nhớ lúc học lớp 2, lớp 3 trong trường tiểu học, vì phá phách nên bị 

thầy  phạt,  bị  thầy  đánh,  còn  bị  phạt  quỳ  nữa,  đương  nhiên  cũng  khóc  sướt 

mướt.  Lúc về nhà ba má tra hỏi nên biết ở trường tôi bị thầy giáo xử phạt. 

Hôm sau cha tôi đem lễ vật đến thăm thầy, cám ơn thầy đã dạy dỗ cho tôi. 

Tôi  nhìn  thấy  nên  sau  này  khi  bị  thầy  giáo  phạt,  khi  về  nhà  không  đời  nào 

chịu nói ra.  Hiện nay sự giáo dục thay đổi rồi, nếu học trò bị thầy giáo trừng 

phạt,  cha  mẹ  học  sinh  sẽ  đi  thưa  cảnh  sát,  còn  muốn  thưa  ra  toà,  thế  nên 

ngày  nay  làm  thầy  giáo  không  ai  dám  răn  dạy  học  sinh,  không  còn  kiếm 

được  những  thầy  giáo  thật  lòng  dạy  học  sinh.   Ngày  nay  đạo  lý  thầy  trò 

không còn nữa, đây là sự đau buồn đáng tiếc của tất cả chúng sanh trong thời 

đại này; trẻ em, thiếu niên không được sự dạy dỗ đàng hoàng thì không phải 

là  một  chuyện  tốt.   Những  lời  dạy  của  cổ  thánh  tiên  hiền  Trung  Quốc  thời 

xưa viết bằng lối văn ‘Văn Ngôn’, người đời nay xem không hiểu; những lời 

dạy và kinh điển của Phật, Bồ Tát cũng xem không hiểu, như vậy phải làm 

sao?  Chúng ta phải phản tỉnh kỹ càng, phải nên giác ngộ! 

Phật  dạy:  ‘Người  thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân,  phát  tâm  Bồ  Ðề  phải 

 nên trì kinh này’, cho dù không thể thọ trì hết bộ kinh này, thì cũng nên ‘thọ 

trì chỉ bốn câu kệ’, quan trọng ở chữ ‘thọ trì’.  ‘Thọ trì, đọc tụng, diễn thuyết 

cho  người  khác,  phước  báo  đó  vô  cùng  thù  thắng’.   Câu  kinh  này  vô  cùng 

quan trọng và cũng khẳng định nếu có thể hiểu được và phụng hành, phước 

báo  tu  được  sẽ  lớn  hơn  người  bố  thí  thất  bảo  khắp  vô  lượng  a  tăng  kỳ  thế 

giới.  Ðích thật là to lớn hơn, không giả dối tí nào. 

‘Thọ’  tức  là  tiếp  thọ;  ‘trì’  nghĩa  là  giữ  gìn,  đừng  đánh  mất.   Ý  nghĩa 

của chữ ‘Thọ’ bao gồm hiểu rõ, hiểu đúng đắn ý nghĩa của kinh điển, đồng 

thời có thể ứng dụng nghĩa kinh vào đời sống sanh hoạt thường ngày, nghĩa 

là  sanh  hoạt  trong  ‘Trí  Huệ  Kim  Cang  Bát  Nhã’,  phước  báo  này  to  lớn 

dường nào!  Cho dù phước báo của người trong thế gian có lớn đến mấy, họ 

cũng  chỉ  sinh  sống  trong  phiền  não,  không  thể  nào  sánh  bằng.   Người  có 

phiền não thì tương lai vô cùng đen tối, đầy đủ Trí Huệ Kim Cang Bát Nhã 

thì tương  lai  xáng  lạn.   ‘Thọ  trì’  tức  là  y  giáo  phụng  hành,  làm  được  hoàn 

toàn trong đời sống sanh hoạt thường ngày.  Thí dụ đức Phật Thích Ca biểu 

diễn ăn cơm, mặc áo đều là Kim Cang Bát Nhã.  Lúc xử thế, đối người, tiếp 

vật,  từng  ly  từng  tí  đều  áp  dụng  Trí  huệ  Kim  Cang  Bát  Nhã  Ba  La  Mật. 

Ðược  vậy  mới  gọi  là  ‘thọ  trì  Kim  Cang  Bát  Nhã’,  sanh  sống  một  đời  sống 

‘Kim Cang Bát Nhã’. 

‘Diễn  thuyết  cho  người  khác’:  diễn  và  thuyết  là  hai  việc  khác  nhau, 

dụng ý đều là để giáo hoá chúng sanh.  Diễn là biểu diễn, làm gương tốt cho 

người  ta  xem,  làm  cho  người  ta  ngưỡng  mộ,  ưa  thích  và  nhờ  vậy  phát  tâm 

học Phật pháp.  Thuyết là thuyết minh, giải thích cho người khác.  Người ta 

nhìn  thấy  đời  sống  của  bạn  hạnh  phúc  vui  vẻ  như  vậy,  nhất  định  sẽ  lại  hỏi 

thăm, nhân dịp này bạn giới thiệu Phật pháp cho họ, làm cho họ cũng có thể 

phá mê khai ngộ, lìa khổ được vui.  Phật pháp là ‘sư đạo’, chỉ nghe nói việc 

đi học chứ chưa nghe nói việc [thầy] đi dạy.  Học là học sinh đi cầu học; nếu 

bạn không cầu mà ông thầy đến dạy bạn, như vậy là sai lầm (không hợp lý). 

Chúng  ta  phải  làm  gương  tốt  cho  người  ta  xem,  đây  tức  là  ‘duyên’,  tức  là 

giới thiệu, phát triển rộng ra. 



---o0o--- 

2. Hoằng pháp phải địa phương hóa và hiện đại hóa 

Chư Phật, Bồ Tát thuyết pháp tùy theo căn cơ, căn cơ của chúng sanh 

không  giống  nhau,  sai  khác  rất  lớn,  cho  nên  Phật  mới  mở  vô  lượng  pháp 

môn để phù hợp cho  mỗi loại căn cơ khác nhau.  Nếu không biết điểm này, 

không những tự mình học Phật đến nỗi sai lầm, nếu dạy người ta thì cũng sẽ 

dạy  sai.   Trong  suốt  37  năm  giảng  kinh  tôi  thường  thường  nhắc  đến  điểm 

này  nhưng  nhiều  người  cũng  không  thể  hội,  không  giác  ngộ.   Kinh  Kim 

Cang nói rất rõ ràng: ‘ Phật không có pháp nhất định nào để nói, Phật không 

 có pháp để nói’.  Phật đều  ‘ứng cơ nhi thuyết’ (tuỳ theo trường hợp, căn cơ 

 mà thuyết), ‘nói mà không nói’. 

Vì  thời  xưa  và  thời  nay  khác  nhau,  đông  tây  chẳng  đồng,  nên  Phật 

pháp cần phải ‘hiện đại hóa’ và ‘địa phương hóa’, được vậy mới có thể đem 

lại lợi ích cho đa số chúng sanh hiện nay.  Hơn 2000 năm trước (năm 67 sau 

công  nguyên),  Phật  giáo  chính  thức  truyền  đến  Trung  Quốc,  lúc  đó  Hán 

Minh Ðế phái sứ giả đến Tây Vực, đón mời 2 vị cao tăng Ấn Ðộ: Ma Ðằng 

và  Trúc  Pháp  Lan  đến  Trung  Quốc.   Hai  vị  pháp  sư  này  rất  có  trí  huệ,  sau 

khi  đến  Trung  Quốc  họ  liền  Trung  Quốc  hoá  (thay  đổi  để  thích  hợp  với 

người Trung Quốc).  Họ ăn mặc và sinh sống theo kiểu dân bản xứ, đây gọi 

là sinh  hoạt Trung Quốc  hoá.  Lúc  đó  nếu họ  vẫn sanh  hoạt theo cách thức 

và văn hoá Ấn Ðộ, người Trung Quốc sẽ không tiếp nhận một cách dễ dàng. 

Do đó khi họ vừa đến Trung Quốc liền thay đổi, họ hiểu được [sự quan trọng 

của  nguyên  lý]  ‘bổn  thổ  hoá’  và  ‘hiện  đại  hoá’.   Kiến  trúc  của  đạo  tràng 

được xây dựng bắt chước theo cung điện vua chúa, người Trung Quốc nhìn 

thấy  rất  ưa  thích!   Người  Trung  Quốc  thời  xưa  rất  tôn  trọng  vua  chúa,  đạo 

tràng Phật giáo được xây giống cung điện thì không ai chẳng thích đi vào. 

Chúng ta hãy xem những năm gần đây Phật giáo từ Trung Quốc được 

truyền  đến  Mỹ,  kiến  trúc  [của  đạo  tràng]  vẫn  còn  dùng  kiến  trúc  của  cung 

điện  Trung  Quốc  thời  xưa  làm  cho  người  Tây  phương  vừa  nhìn  thấy  liền 

tránh né vì họ nghĩ đây là văn hoá ngoại lai, không muốn chấp nhận.  [Cho 

nên] ở Mỹ phải xây đạo tràng giống tòa Bạch Cung vậy, người Âu Mỹ nhìn 

thấy  sẽ  vui  thích  đi  vào;  tượng  Phật  phải  đúc  giống  gương  mặt  của  người 

Mỹ,  cũng  như  tượng  Phật  ở  Trung  Quốc  giống  người  Trung  Quốc,  ở  Nhật 

giống  người  Nhật,  ở  Tây  Tạng  giống  người  Tây  Tạng,  tượng  Phật  ở  Thái 

Lan có cằm nhọn nhọn giống người Thái Lan. 

Mấy  năm  trước  tôi  giảng  kinh  ở  Miami,  có  người  Mỹ  đến  nghe,  tôi 

nói  với  họ:  ‘Phật  giáo  chưa  truyền  đến  Mỹ  quốc’.   Họ  rất  ngạc  nhiên!   Tôi 

giải  thích  [bằng  câu  hỏi]:  ‘Quý  vị  xem  có  tượng  Phật  nào  có  gương  mặt 

giống người Mỹ không?’.  Chư Phật, Bồ Tát không có gương mặt nhất định, 

biến hoá tùy theo tâm niệm của chúng sanh, chúng sanh chịu dùng thân gì để 

được  độ  thì  Bồ  Tát  sẽ  hiện  ra  thân  đó,  như  vậy  mới  có  thể  phổ  độ  chúng 

sanh.   Chúng  ta  đến  chỗ  này  nếu  chỉ  độ  người  Trung  Quốc  hoặc  Hoa  kiều 

không thì chẳng có ý nghĩa gì cả.  Xây dựng đạo tràng ở chỗ nào thì phải độ 

hoá chúng sanh ở nơi đó, thế mới là hoằng pháp lợi sanh.  Cho nên chúng ta 

xây dựng đạo tràng ở đây phải dùng kiến trúc của Mỹ.  Chúng ta xây dựng 

đạo tràng như vậy nếu không có sự biểu quyết của hội đồng thành phố (city 

hearing),  những  người  hàng  xóm  chung  quanh  cũng  sẽ  vui  vẻ,  không  phản 

đối.  Chúng ta dùng phương pháp dễ hiểu rõ ràng, giới thiệu Phật pháp cho 

người địa phương thì họ sẽ hoan hỷ tiếp nhận. 



---o0o--- 

3. Cành cũ lá mới, tuỳ duyên thuyết pháp 

Từ xưa đến nay số người viết chú giải cho kinh Kim Cang không dưới 

500 người, mỗi người viết chú giải đều không giống nhau.  Nếu hết thảy đều 

giống nhau thì làm sao lưu truyền đến đời sau?  Chú giải không giống nhau 

tức là dùng cách nói khác nhau.  Hết thảy 500 cách chú giải kinh Kim Cang 

đều không sai vì Phật không có định pháp có thể nói.  Cho nên chúng ta xem 

chú  giải  phải  biết  cách  xem,  trong  chú  giải  đời  Ðường  sẽ  dùng  cách  giải 

thích cần thiết cho [người] đời Ðường.  Kinh Phật là toa thuốc, người đương 

thời có bịnh gì, viết toa thuốc này có thể chữa lành bịnh cho họ (phá mê khải 

ngộ) thì  đó  là  pháp  dược  hạng  nhất.   Bịnh  của  người  đời  Tống  khác  người 

đời Ðường.  Phương pháp chữa cho  người đời  Ðường chữa không  hết  bịnh 

của người đời Tống, thế nên những đại đức đời Tống cần phải có một cách 

nói khác để chữa bịnh cho người đời Tống.  Nếu quý vị hiểu đạo lý này thì 

sẽ  biết  tật  bịnh,  tập  khí  của  chúng  sanh  trong  mỗi  thời  đại  khác  nhau  nên 

phương pháp chữa trị cũng khác nhau.  Ngày nay nếu chúng ta đọc chú giải 

thời xưa không đạt được lợi ích là vì  mình không biết đọc; nếu biết đọc thì 

khi đọc chú  giải  thời  xưa sẽ  kiếm  được  ý  nghĩa  mới, từ  ý cũ tìm  ra  ý  mới, 

như vậy gọi là ‘khai ngộ’. 

Kinh Kim Cang giống như một cây cổ thụ, một cây cổ thụ mấy ngàn 

năm  luôn  luôn sống  mãi,  mỗi  năm  mọc ra cành  mới,  năm  nào cũng  mọc  ra 

hoa mới, trái  mới.  Cành lá cũ thuộc về đời trước, cành lá mới thuộc về đời 

hiện  nay;  nhờ cách  giải thích cũ tìm  ra phương pháp  mới.  Nếu không  hiểu 

đạo lý này, thì làm sao hiểu kinh, làm sao có thể giải thích cho người khác. 

Cho nên thời đại, địa phương khác nhau sẽ có cách giải thích, cách nói khác 

nhau.   Ðối  với  người  Trung  Quốc  tôi  có  cách  nói  như  vầy,  nhưng  đối  với 

người  Mỹ  thì  tôi  có  cách  nói  khác,  đối  với  người  Nhật  thì  lại  có  cách  nói 

khác nữa.  Cùng một bộ kinh gặp người thì nói tiếng của người, gặp quỷ thì 

nói tiếng của quỷ, thế thì người và quỷ đều đạt được lợi ích.  Những gì dùng 

để giải thích  và  nói cho người  nghe thì  không độ được quỷ, những  gì  dùng 

để  giải  thích  và  nói  cho  quỷ  thì  không  độ  được  người  (không  thể  dùng  để 

giải thích cho người được). 

Thí dụ rõ ràng nhất là cùng một kinh Kim Cang khi tôi giảng giải cho 

tín đồ  Cơ  Ðốc  giáo  hoàn  toàn  phù  hợp  với  ‘Tân  Cựu  Ước’  của  họ;  khi  tôi 

giảng  giải  cho  tín  đồ  Hồi  giáo  nhất  định  phải  phù  hợp  với  kinh  Coran  của 

họ.  Pháp không có đối nghịch lẫn nhau, vô cùng hoạt bát uyển chuyển.  Ai 

nghe xong cũng đều vui vẻ và tiếp nhận, đây là chỗ mà Phật pháp đáng cho 

người ta khâm phục.  Phật pháp là pháp viên dung, đối với tất cả chúng sanh, 

tất cả chủng tộc, thậm chí tất cả tôn giáo tín ngưỡng đều không có xung đột. 

Nếu có xung đột là vì bạn không hiểu rõ Phật pháp.  Tu học Phật pháp phải 

hiểu  rõ  lý  luận  thì  mới  đạt  được  lợi  ích,  mới  có  thể  phát  triển,  đem  ích  lợi 

đến cho tất cả chúng sanh. 



---o0o--- 

4. Ăn chay vệ sinh, vệ tánh, vệ tâm  (bảo vệ sinh thái, bảo vệ tánh đức, 

bảo vệ tâm tánh) 

Hiện nay nhiều người thường gặp phải khó khăn trên phương diện ăn 

uống.   Khi  bạn  học  Phật,  đã  ăn  chay  trường,  nhưng  người  nhà  chưa  học 

Phật.   Lúc bạn chưa  học Phật cả  nhà đều  hoà  thuận  nhưng sau khi bạn  học 

Phật, trong nhà mỗi ngày đều vì vấn đề ăn uống mà cãi lộn làm cho cả nhà 

không vui.  Người hàng xóm nhìn thấy như vậy sẽ khuyên  mọi người đừng 

học  Phật  và  nói  rằng  học  Phật  sẽ  phá  hoại  hạnh  phúc  gia  đình.   [Người  ăn 

chay  này  do  vậy  đã]  phá  hoại  Phật  pháp  mà  cứ  tưởng  mình  có  công  đức. 

Tam  Phước  dạy  trong  kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ  là  cơ  sở  cho  người  học 

Phật;  ‘hiếu  dưỡng  phụ  mẫu,  phụng  sự  sư  trưởng’  tức  là  hiếu  thuận,  nếu 

không  thể  tùy  thuận  theo  cha  mẹ  thì  là  bất  hiếu.   Học  Phật  phải  có  trí  huệ 

trong  lúc tuỳ thuận phải  giải thích  rõ, làm  cho  họ thay đổi, cần phải có sức 

nhẫn  nại  lớn  lao,  cần  phải  có  phương  pháp  khéo  léo.   Nếu  vừa  mở  miệng 

liền  nói: ‘Quý  vị ăn  thịt, tương  lai phải trả nợ  này’,  người ta  vừa  nghe  liền 

sanh phản cảm, làm sao có thể nghe theo lời khuyên được! 

Ăn chay đối với việc vệ sinh đích thực có rất nhiều lợi ích.  Ðặc biệt 

là  hiện  nay  chất  độc  trong  thịt  cá  rất  nhiều  nên  người  ta  thường  mắc  phải 

nhiều  bịnh  kỳ  quái.   [Người  xưa  có  câu:]  ‘Bịnh  từ  miệng  vào’;  những  tâm 

niệm tham, sân, si, mạn, vọng tưởng, phân biệt, chấp trước đều là nguồn gốc 

của bịnh tật.  Thức ăn là duyên.  Có nghiệp nhân lại cộng thêm nghiệp duyên 

thì sẽ sanh ra bịnh tật (tất cả bịnh tật là quả báo).  Từ đời Lương Võ Ðế trở 

về  trước,  người  xuất  gia  ở  Trung  Quốc  cũng  ăn  thịt.   Việc  ăn  chay  là  do 

Lương  Võ  Ðế  đề  xướng,  ông  dùng  oai  quyền  của  ông  vua  nhiệt  tâm  khởi 

xướng  chuyện  ăn  chay  cho  nên  từ đó  những  người  theo  Phật  giáo  ở  Trung 

Quốc  bắt  đầu  có  thói  quen  ăn  chay.   Ăn  chay  đích  thật  có  nhiều  ích  lợi, 

nhưng chẳng phải không ăn chay thì không thể thành Phật. 

Lúc trước thầy Lý ở Ðài Trung dạy chúng tôi khi tiếp dẫn người sơ cơ 

phải ghi nhớ 2 việc: việc thứ nhất tuyệt đối không khuyên người ta ăn chay, 

thứ hai tuyệt đối không khuyên người ta thọ giới.  Vì khi nghe nói học Phật 

phải ăn chay sẽ  gây chướng  ngại cho rất  nhiều  người không dám  học  Phật, 

như vậy sẽ cắt đứt cơ duyên học Phật của họ mất hết, tội này rất nặng.  Thọ 

giới  rồi  nếu  phá  giới  thì  tội  tăng  thêm  một  bậc.   Nếu  không  thọ  giới  thì  sẽ 

không  phạm  tội  phá  giới;  nếu  thọ  giới  xong  tự  nhiên  kết  tội  nặng  hơn. 

[Phương  pháp]  đức  Phật  dạy  chúng  ta  đều  có  thứ  tự  đàng  hoàng,  khi  cảnh 

giới nâng cao lên một bậc thì giới cấm cũng khai  mở thêm  một chút, giống 

như khi  học  trong  trường  vậy.   Quy  tắc,  quy  củ  của  lớp  tiểu  học  rất  nhiều, 

đến  trung  học  thì  giảm  bớt  một  chút  vì  trí  huệ  [của  học  sinh  trung  học]  đã 

phát triển; đến đại học thì hầu như hoàn toàn mở rộng, hết giới cấm, vì [học 

sinh đại học] đã hiểu chuyện rồi, rất nhiều việc gò bó, quản thúc đã được bỏ 

[vì  không  cần  thiết  nữa],  Phật  pháp  cũng  giống  như  vậy.   Trong  ngũ  thừa 

Phật pháp: Nhân thừa, Thiên thừa, Thanh văn thừa, Duyên giác thừa, Bồ tát 

thừa, tinh thần của giới Bồ Tát và giới Tỳ Kheo hoàn toàn khác nhau. 

Học  Phật  phải  hiểu  lý,  phòng  ngừa  không  bị  bịnh,  thân  tâm  khỏe 

mạnh, tự tại vui vẻ.  Thân tâm của bạn khỏe mạnh thì người nhà sẽ vui thích 

vì họ không cần phải đặc biệt lo lắng cho bạn.  Nếu người học Phật mà cứ bị 

bịnh  hoài, khi  người  nhà  nhìn  thấy bạn  nhăn  nhó, âu sầu, làm cho  người  ta 

sợ không dám học Phật, thế thì rất sai lầm. 

Không  cần  phải  đề  cập  đến  lợi  ích  và  nhân  quả  báo  ứng  của  việc  ăn 

chay, đây là  một chuyện  mà nhiều người bắt đầu học Phật thường gặp phải 

khó khăn và chống đối.  Chúng ta có thể giải thích rõ ràng bằng những lý do 

[thông thường] mà họ có thể chấp nhận.  Phần đông người ta đòi hỏi việc ăn 

uống phải vệ sinh, không ăn những thức ăn dơ bẩn và hư thối.  Không những 

chúng ta đòi hỏi vệ sinh mà còn phải ‘vệ tánh’.  Tánh tức là tánh tình lương 

thiện.  Người theo  Hồi  giáo (Islam) dạy  người ta không ăn  những động  vật 

có  tánh  tình  không  tốt,  sự  lựa  chọn  của  họ  kỹ  càng  hơn  phần  đông  người 

khác.   Sự  ăn  uống  trong  Phật  giáo  còn  cao  minh  hơn  Hồi  giáo,  đệ  tử  Phật 

phải có tâm từ bi, không ăn thịt tất cả chúng sanh, vì vậy việc ăn uống trong 

Phật giáo là vệ sinh, vệ tánh, và vệ tâm.  Họ có thể hiểu những lý luận này 

mà không khởi  lên phản cảm.  Thói  quen  của  việc ăn  uống trong Phật  giáo 

rất  tốt,  rất  uyển  chuyển  hoạt  bát,  và  ‘thông  quyền  đạt  biến’  --  có  thể  biến 

chuyển  tùy  theo  trường  hợp  mà  không  phải  chỉ  là  những  giới  điều  cứng 

ngắc. 

‘Diễn thuyết cho người khác’ có một nguyên tắc rất quan trọng, trong 

kinh  đức  Phật  đã  dạy  chúng  ta  ‘bất thủ  ư  tướng,  như  như  bất  động  (không 

 chấp vào tướng, như như bất động)’, ý nghĩa này vô cùng sâu rộng.  Trong 

sinh  hoạt  thường  ngày  bất  cứ  chuyện  gì  chúng  ta  đều  không  chấp  tướng. 

Phần trước trong kinh này dạy chúng ta  ‘ưng vô sở trụ, nhi sanh kỳ tâm’,  thế 

pháp và Phật pháp đều không nên chấp trước, không nên giữ chặt trong tâm. 

Không  chấp  vào  tướng  là  ‘tu  đức’,  như  như  bất  động  là  ‘tánh  đức’.   Nếu 

không  có  công  phu  tu  tập  thì  làm  sao  kiến  tánh  được?   Chúng  ta  dùng 

phương pháp ‘không chấp vào tướng’ để chứng được chân tâm ‘như như bất 

động’.   Ðây  là  cương  lĩnh  tu  học  mà  đức  Phật  dạy  chúng  ta  từ  lúc  sơ  phát 

tâm mãi cho đến khi thành Phật. 



---o0o--- 

5. Vũ trụ nhân sanh chỉ là mộng huyễn bào ảnh 

Lúc  chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm,  vọng  tưởng,  chấp  trước  đều  là 

trước tướng, thủ (nắm giữ) tướng.  Tại sao không nên thủ tướng, không chấp 

tướng? 

Ðoạn cuối kinh này đức Phật dùng 4 câu kệ để giải đáp vấn đề, nói rõ 

đạo lý tại sao như vậy: 

 Nhất thiết hữu vi pháp,            (Tất cả pháp hữu vi,  

 Như mộng huyễn bào ảnh,       Như mộng huyễn, bọt, ảnh 

 Như lộ diệc như điển,               Như sương cũng như chớp 

 Ưng tác như thị quán               Nên quán sát như vậy) 

‘Hữu  vi  pháp’  là  những  pháp  ‘có  sanh  có  diệt’.   Tất  cả  động  vật  có 

sanh, lão, bịnh, và tử, thực vật có sanh, trụ, dị, và diệt, khoáng vật có thành, 

trụ, hoại, và không, tất cả đều là hữu vi pháp.  Nếu chúng ta bình tĩnh quan 

sát [thì sẽ thấy] hầu như những gì sáu căn tiếp xúc đều là pháp hữu vi.  Nếu 

quý  vị  học  Duy  thức  thì  có  thể  giải  thích  những  vấn  đề  này  rất  dễ  dàng. 

Trong  quyển  Bách  Pháp  Minh  Môn  Luận  của  Duy  thức  nhập  môn,  Thiên 

Thân  Bồ  Tát quy  nạp tất cả các pháp thành 100  loại.  Nói  thật ra  100 pháp 

này bao gồm tất cả vô lượng vô biên pháp trong thế gian và xuất thế gian, và 

lại có thể chia thành 5 loại. 

Loại  thứ  nhất  là  ‘Tâm  pháp’,  có  8  thứ  gọi  là  tám  thức,  tám  tâm 

vương. 

Loại thứ nhì là  ‘Tâm sở hữu pháp’, tức là tác dụng tâm lý, hiện tượng 

tâm lý, lại chia thành 51 thứ. 

Loại  thứ  ba  là  ‘Sắc  pháp’,  tức  là  vật  chất,  gồm  có  11  thứ.   Những 

ngoại cảnh mà sáu căn tiếp xúc: những gì mắt thấy, những gì tai nghe, thân 

cảm  nhận,  lưỡi  nếm,  mũi  ngửi,  tất  cả  những  cảnh  giới  đều  dùng  ‘sắc’  để 

tượng trưng. 

Loại thứ tư là  ‘Tâm bất tương ưng hành pháp’, triết học ngày nay gọi 

là khái niệm trừu tượng, gồm có 24 thứ.  Tổng cộng những thứ trên thành 94 

thứ, đều gọi là ‘pháp hữu vi’. 

Loại thứ năm  là  ‘Vô vi pháp’,  gồm có 6 thứ.  ‘Tất cả hữu  vi pháp’ là 

chỉ  94  thứ  này,  bao  gồm  tất  cả  pháp  trong  thế  gian  và  xuất  thế  gian.   Thế 

gian  là  chỉ  lục  đạo,  xuất  thế  gian  là  chỉ  Tứ  Thánh  pháp  giới  –  Thanh  văn, 

Duyên giác, Bồ Tát, và Phật.  Lục đạo và thập pháp giới đều không vượt ra 

ngoài  phạm  vi  này.   Không  những  pháp  thế  gian  giống  như  mộng  huyễn, 

bọt,  ảnh,  mà  pháp  giới  của  Tứ  Thánh  cũng  như  mộng  huyễn,  bọt,  ảnh,  thế 

nên  mới  dạy  chúng  ta  Thế  pháp  và  Phật  pháp  đều  không  thể  trụ,  và  cũng 

không thể thủ (nắm lấy).  Nếu trụ vào Phật pháp, bám víu Phật pháp thì cũng 

sai luôn.  Thí dụ trong bài kệ này có 6 chữ: ‘mộng’ là thí dụ chung.  Không 

những  đời  người  như  mộng,  trời  cũng  như  mộng,  Phật,  Bồ  Tát  trong  thập 

pháp giới cũng như mộng.  Nếu bạn cho là thật thì sai lầm quá đỗi. 

Tại sao có sự khác biệt to lớn giữa y báo, chánh báo trang nghiêm của 

thập pháp giới? 

Kinh  nói:  ‘Nhất  thiết  thánh  hiền,  giai dĩ  vô  vi  pháp  nhi  hữu  sai  biệt’ 

 (Hết thảy thánh hiền đều vì pháp vô vi mà có sự sai khác).  Câu này nói rõ 

Phật, Bồ Tát, thập pháp giới, lục đạo luân hồi từ đâu đến, đến như thế nào. 

Lục đạo luân hồi là vì ‘pháp hữu vi’ mà có sự sai khác.  Tứ thánh pháp giới 

từ Pháp Thân Ðại Sĩ, Viên Giáo Sơ Trụ cho đến Diệu Giác, 41 vị Pháp Thân 

Ðại Sĩ đều là vì ‘pháp vô vi’ mà có sự sai khác.  Do đó có thể biết lục đạo, 

thập pháp giới là vì pháp hữu vi mà có sự sai khác.  Pháp hữu vi tức là ‘nhân 

duyên quả báo’. Vạn pháp đều không, chỉ có nhân quả chẳng không, đây 

là chân tướng của vũ trụ nhân sanh. 

Tại sao lại nói ‘nhân quả chẳng không’? 

Nhân  là  năng  biến,  thập  pháp  giới  y  báo,  chánh  báo  trang  nghiêm  là 

quả báo sở biến.  Hết thảy sự khởi tâm động niệm đều là đang tạo nhân, đều 

là đang tạo tác.  Ðừng  nói đến  ngôn  ngữ, động tác, [chỉ cần] động  một tâm 

niệm cực kỳ nhỏ bé thì đã có tạo tác rồi.  Ðức Phật dùng ‘mộng’ để thí dụ, 

trong mộng có những sự việc này, có hiện tượng nọ, nhưng sự việc và tướng 

trong  mộng  đều  là  giả.   Nếu  chúng  ta  có  thể  xem  tất  cả  pháp  như  mộng, 

huyễn, bọt, ảnh thì sẽ không tạo nghiệp, tâm sẽ định, sẽ thanh tịnh.  Ðịnh có 

thể sanh  huệ,  ‘lòng tin thanh tịnh ắt sanh  thật tướng’, tánh đức của tự tánh 

tự  nhiên  xuất  hiện,  mới  đạt  được  sự  thọ  dụng  chân  thật  trong  sanh  hoạt 

thường ngày. 

‘Huyễn’  ví  như  hư  không.   Hư  không  như  huyễn,  chẳng  phải  chân 

thật.  Nhà Phật thường  nói ‘minh tâm kiến tánh’, người kiến tánh không có 

đen tối.  Nếu đã nhìn thấy toàn là ánh sáng thì đã kiến tánh; nếu mở mắt ra 

mà  nhìn thấy đen tối thì chưa kiến tánh, tại  vì còn kẹt trong  vô  minh.  Sau 

khi phá vô minh rồi thì thiệt là nhìn thấy ‘đại quang minh tạng’.  Tự tánh là 

quang minh, tự tánh mê mờ thì biến thành một màn đen tối, cho nên xưng là 

‘vô minh’. 

Hư  không  là  cảnh  giới  trong  mộng.   Lúc  chúng  ta  nằm  mộng,  trong 

mộng  cũng  có  hư  không,  lúc  tỉnh  dậy,  chẳng  thấy  hư  không,  thế  nên  hư 

không chẳng phải thiệt.  Khoa học gia ngày nay rất thông minh, cũng đã thể 

hội được rằng hư không là có giới hạn; ngày xưa cứ tưởng rằng ánh sáng đi 

theo  đường thẳng,  ngày  nay biết  được ánh sáng  là có cường độ.  Có cường 

độ tức là có sai biệt, tức là không phải  lớn vô  hạn, nghĩa là có  giới  hạn, có 

phạm vi.  Thế nên đức Phật dùng ‘huyễn’ ví cho hư không. 

‘Bọt’  ví  cho  thế  giới.   Thí  dụ  tinh  cầu  rất  yếu  mềm,  cũng  giống  như 

bọt  nước,  rất  dễ  vỡ  tan.   [Khoa  học  gia]  dùng  viễn  vọng  kính  hiện  đại  để 

quan  sát,  mỗi  ngày  đều  phát  hiện  thấy  tinh  cầu  mới  và  cũng  thấy  rất  nhiều 

tinh cầu bị huỷ diệt, thế giới này không phải thật.  Trong kinh Bát Ðại Nhân 

Giác  đức  Phật  nói  ‘ quốc  độ  mong  manh’,  [thế  thì]  có  gì  phải  tranh  giành, 

tính toán, chấp trước nữa?  Nếu nhìn thấy và hiểu rõ chân tướng sự thật thì 

tự nhiên sẽ buông xả.  Sau khi buông xả rồi, cái niềm vui vẻ khinh an (thong 

dong, thảnh thơi), tự tại, khoái lạc, cho dù tôi có thể diễn tả được thì quý vị 

cũng  không  thể  tưởng  tượng  ra.   Nhất  định  phải  buông  xả  thì  mới  thể  hội 

(nhận  biết)  được;  nếu  không  chịu  buông  xả  thì  vĩnh  viễn  sẽ  không  thể  hội 

được  niềm  vui  sướng  chân  thật.   [Hết  thảy]  sự  khổ  đều  do  mình  tự  tạo  ra, 

buông xả được thì sẽ có trí huệ chân thật, thì mới hiểu rõ ràng chân tướng sự 

thật. 

‘Ảnh’ (bóng) ví như thân thể.  Ảnh là giả, không thật. 

‘ Mộng, huyễn, bọt, ảnh’ mỗi chữ ví cho một sự vật và đều nói rõ tất cả 

hư không,  thế  giới,  thân  thể  đều  là  giả  tạo,  không  có  một  thứ  nào  là  thiệt. 

Mỗi  ngày  vì cái  thân  giả  này tạo  nghiệp,  bạn  nói có oan  uổng  hay không? 

Tại  sao  chúng  ta  lại  làm  cái  việc  ngu  xuẩn  này!   Thí  dụ  như trong  việc  ăn 

uống, rất nhiều người thích ăn sinh vật sống.  Chỉ vì ba tấc lưỡi, thiệt ra sau 

khi  nuốt  vô cuống  họng  rồi thì không biết  mùi  vị chi  nữa, nhưng  vì  mùi vị 

của cái lưỡi này mà tạo ra tội nghiệp nặng nề, vả lại mỗi ngày đều tạo nghiệp 

nặng, tạo  mãi cho đến  hết cuộc đời!  Sau  khi chết đi, đến đời  nào kiếp  nào 

mới có thể trả hết?  Ðây đều là chân tướng sự thật, người thế gian không tin, 

mê hoặc điên đảo.  Học Phật ở mức độ thấp nhất phải hiểu rõ ràng, thấu suốt 

những lý luận, trạng huống của nghiệp nhân, quả báo.  Không những phải rõ 

ràng  trong  đời  này,  mà  còn  biết  quá  khứ,  vị  lai,  chuyện  này  không  phải  là 

thần  thông.   Nếu  tâm  có  thể  đạt  được  vài  phần  thanh  tịnh,  thì  tự  nhiên  sẽ 

minh liễu (hiểu rõ), không cần phải hỏi người ta.  Hỏi người ta rất đáng sợ vì 

đời nay rất ít người nói thiệt mà gạt người thì rất nhiều.  Nói láo thì bạn vui 

vẻ  [thích  nghe],  nói  thiệt  thì  bạn  nổi  giận  không  thích  nghe,  không  chịu 

nghe.  Vì  vậy cho  nên ai chịu  nói thiệt  với bạn?  Ðây  là sự bi ai của  người 

đời nay. 

‘ Như  sương  cũng  như  chớp’  thí  dụ  cho  thời  gian  tồn  tại  của  hiện 

tượng  dài  hay  ngắn.   ‘Sương’  là  hơi  nước  đọng  lại  [vào  buổi  sáng  sớm] có 

thời gian tồn tại khá dài, cỡ khoảng mấy chục phút, sau khi mặt trời mọc thì 

sương  sẽ  tan.   Ðây  là  thí  dụ  cho  sự  tương  tục,  tiếp  nối  của  các  pháp,  hình 

dung thời gian tồn tại không lâu dài.  Một người từ lúc sanh ra đến lúc  mất 

đi, sinh sống trên thế giới này được vài chục năm ngắn ngủi, thọ mạng ngắn 

thì khoảng hai ba chục năm, dài thì bảy tám chục năm; [ai có thể sống đến] 

trăm tuổi thì rất hiếm hoi, đều là những người trong đời quá khứ và hiện tại 

đã  tạo  ra  rất  nhiều  nghiệp  thiện.   Chớp  tức  là  điện  chớp,  hình  dung  cho 

tướng sanh diệt trong từng sát na, rất ngắn.  Thí dụ như màn ảnh chiếu phim, 

từ lúc bắt đầu cho đến kết thúc kéo dài 2 giờ đồng hồ đều là tướng tương tục 

tiếp nối. 

‘ Như  chớp’  cũng  giống  như  từng  tấm  phim  trong  cuồn  phim.   Phần 

đông máy chiếu phim hiện nay chớp 24 tấm phim trong một giây  (ống kính 

mở  ra,  chiếu  một  tấm  xong  rồi  đóng  lại,  mở  ra  chiếu  tấm  kế  tiếp  rồi  đóng 

ống kính  lại, …) tốc độ  rất  nhanh, chúng ta bị ảo tưởng  này  gạt  và có cảm 

giác như [những màn ảnh này] là thiệt [là liên tục].  Ðức Phật xem tất cả thế 

giới,  thập  pháp  giới  chúng  sanh  đều  là  tướng  liên  tục,  của  từng  chút  từng 

chút tiếp nối lại, đều không phải thiệt, thế nên mới nói  ‘đương thể tức không, 

 liễu  bất  khả  đắc’  (bản  thể  ngay  lúc  đó  tức  là  không,  không  thể  [giữ  lấy] 

 được).  Thân thể chúng ta đến đây nghe kinh, trải qua một giờ rưỡi đồng hồ 

không biết đã thay đổi hết bao nhiêu tấm phim!  Hiện nay không phải là tấm 

phim lúc ban đầu, tấm ban đầu đã biến mất tiêu rồi, đó tức là ‘như chớp’. 

Trong kinh Nhân Vương đức Phật nói với chúng ta một cái khảy ngón 

tay có 60 sát na.  Thời gian khảy ngón tay rất ngắn, một phần sáu mươi của 

thời gian khảy ngón tay gọi là ‘sát na’; một sát na có 900 lần sanh diệt, đây 

là  hình  dung  ảo  tượng  sanh  diệt  nhanh  như  chớp.   Chân  tướng  của  những 

tướng  hiện  ra  trong  thập  pháp  giới  y  báo,  chánh  báo  trang  nghiêm  đều  là 

‘tướng sanh diệt từng sát na’.  Nếu khảy ngón tay thật nhanh, trong một giây 

có thể khảy 4 lần; 4 x 60 x 900 bằng 216.000.  Màn ảnh trên phim điện ảnh 

một  giây  đồng  hồ  sanh  diệt  24  lần  nên  chúng  ta  không  cảm  giác  nó  là  giả, 

huống  hồ  những  hiện  tượng  trước  mắt  chúng  ta  mỗi  giây  có  đến  hai  trăm 

mười  sáu  ngàn  lần  sanh  diệt.   Ðức  Phật  nói  ‘vạn  pháp  giai  không  liễu  bất 

 khả  đắc’  (vạn  pháp  đều  là  không,  không  thể  [nắm  giữ]  được),  như  thị như 

 thị (đúng là như vậy).  Sau khi hiểu rõ chân tướng sự thật thì tự nhiên không 

tạo nghiệp nữa, tâm tự nhiên sẽ định trở lại.  Tâm định được thì mới sanh trí 

huệ  chân  thực,  mới  hiểu  rõ  ràng  minh  bạch  chân  tướng  của  vũ  trụ  nhân 

sanh.  Tuy đức Thế Tôn nói một sát na có 900 sanh diệt, nhưng vì thời gian 

sanh diệt quá nhanh, nhìn không thấy sự sanh diệt này nên đức Phật mới nói 

‘chẳng  sanh,  chẳng  diệt’.   Thiệt  ra  có  phải  là  chẳng  sanh,  chẳng  diệt  hay 

không?  Ðích  thực  là có sanh có diệt đấy;  nhưng tốc độ quá  nhanh – ‘sanh 

diệt đồng thời’, vì vậy nên dùng ‘điện’ để thí dụ cho việc này. 

Vận tốc của điện cùng vận tốc ánh sáng gần bằng nhau.  Vận tốc ánh 

sáng là 300 ngàn km một giây, nghĩa là [ánh sáng] đi qua một kí lô mét cần 

một phần 300 ngàn của  một giây.  Từ đây mà suy đoán [thời gian đi qua] 1 

mét, 1 cm, 1  mm,  một phần  mười  mm,  một phần trăm  mm,  một phần  ngàn 

mm, một phần vạn mm, [cứ thế mà tính] thì mới thể hội được việc ‘sanh diệt 

từng sát na’ nói trong kinh Phật, mới hiểu được danh từ ‘không sanh không 

diệt’ nói trong kinh Phật, -- nó đích thực có sanh có diệt, nhưng vì thời gian 

quá ngắn, chúng ta không thể nào phát hiện được.  Trong kinh điển Ðại thừa 

đức  Phật  nói  người  có  thể  quan  sát  được  hiện  tượng  này  là  ‘Bát  Ðịa  Bồ 

Tát’.  Ðịnh công sâu và tâm thanh tịnh như Bát Ðịa Bồ Tát mới có thể nhìn 

thấy  những ba động  vi tế ( làn sóng nhỏ bé) này  (hiện tượng sanh diệt từng 

 sát na).  Phật pháp nói y báo, chánh báo trang nghiêm trong thập pháp giới 

đều chỉ là hiện tượng của những làn sóng mà thôi.  Trình độ càng lên cao thì 

làn sóng từ tâm của chư Phật, Bồ Tát càng nhỏ bé, càng đi xuống thì tần số 

của  những  làn  sóng  trong  tam  ác  đạo  càng  lớn.   Không  kể  tần  số  lớn  hay 

nhỏ, tất cả đều là hiện tượng tương tục của làn sóng với vận tốc một phần ức 

vạn của một giây, đây mới là chân tướng của vũ trụ nhân sinh.  Lời nói của 

đức Phật câu nào cũng chân thật.  Thế giới này không chân thật, nếu coi tất 

cả hiện tượng đều là chân thật thì là mê hoặc điên đảo, sai lầm quá đỗi.  Hiểu 

rõ chân  tướng  mới  chịu  buông  xả,  mới  không  còn  để  những  thứ  này  trong 

tâm;  tất  cả  mọi  sự  việc  đều  tùy  duyên  chớ  không  phan  duyên,  nhất  quyết 

không  làm  những  chuyện  điên  rồ  này.   Nếu  cứ  tưởng  là  mình  làm  chuyện 

tốt,  nhưng  đây  vẫn  là  chuyện  không  tốt.   Chư  Phật,  Bồ  Tát  làm  tất  cả  việc 

nhưng  trong  tâm  coi  như  không  có  việc  gì  cả,  hoàn  toàn  không  khởi  tâm, 

không động niệm, như vậy mới thiệt là làm việc thiện.  Hễ những gì [lọt vào 

trong] tương  đối đều không cứu cánh  viên  mãn.  Xa  lìa cả hai  bên thiện  và 

ác mới là chân thiện. 

   

---o0o--- 

B.CHẤN QUANG PHÁP VỊ 


 a.Quyết tâm cầu sanh Tịnh độ 

 Buổi sáng 21-12-98 



Hôm nay mở đầu Phật thất ở Dallas, [pháp] sư [Ngộ] Khải gởi fax cho 

tôi  hy  vọng  trong  thời  gian  Phật  thất  này,  [tôi  có  thể]  dùng  mạng  internet 

mỗi ngày nói chuyện vài câu với mọi người. 

Trong  những  năm  gần  đây  không  kể  cư  trú  ở  đâu  chúng  ta  đều  cảm 

thấy thế  giới càng  ngày càng không an toàn, tai nạn  xảy ra khắp  nơi, vả  lại 

càng  ngày  càng  nghiêm  trọng.   Nhân  tình  lãnh  đạm,  không  biết  ân  nghĩa, 

không những tự hủy diệt mà không hay không biết, lại còn tạo ra những tội 

hủy diệt Phật pháp, hủy diệt thế gian.  Chúng ta không nói đến người khác, 

chỉ nói những người học Phật trong 4 chúng đệ tử, có ai không tạo ra những 

tội này?  Ngày xưa người ta tạo tội nhẹ, ngày nay người ta tạo tội nặng; khi 

tạo  tội  thiệt  nặng  nhưng  tự  mình  lại  không  biết,  như  vậy  là  ngu  si.   Những 

người  ngu  si  hằng  ngày  nghe  giảng  kinh,  hằng  ngày  đọc  kinh,  vẫn  không 

giác  ngộ  như  cũ,  đây  là  vì  ‘chướng  sâu  nghiệp  nặng’;  nếu  không  tiêu  trừ 

nghiệp chướng sâu  nặng  này thì tuyệt đối không  thể tránh khỏi đọa  lạc vào 

tam ác đạo. 

---o0o--- 

1. Cảm niệm ân Phật, ân của hộ pháp 

Nếu chúng ta muốn cải thiện đời sống, công phu tu học được đắc lực, 

biện pháp duy nhất là phải nghe [giảng] kinh cho nhiều thiệt nhiều.  Lúc còn 

tại  thế  đức  Phật  Thích  Ca  giảng  kinh  trên  300  hội,  thuyết  pháp  ròng  rã  49 

năm, đức Phật Thích Ca chưa từng hướng dẫn đại chúng niệm Phật lần nào, 

hoặc  tham  thiền  một  lần  nào  cả.   Phải  nên  biết  đức  Phật  không  hướng  dẫn 

chúng ta tu hành là tại vì tu hành dễ dàng, giác ngộ khó khăn.  Cũng vì giác 

ngộ  quá  khó  cho  nên  đức  Phật  khổ  tâm  mỏi  miệng  phải  thuyết  pháp  mỗi 

ngày,  khuyến  đạo  mỗi  ngày.   Chúng  sanh  ngu  si,  tuy  mỗi  ngày  nghe  Phật 

thuyết pháp nhưng vẫn mê mờ như cũ. 

Tuy vậy đức Phật đại từ đại bi vẫn giảng kinh  mỗi ngày; chúng sanh 

đọa lạc trong lục đạo thì Phật thị hiện trong lục đạo, vẫn đi theo không nỡ bỏ 

rơi, đây gọi là ‘trong nhà Phật không xả bỏ bất cứ người nào’.  Chúng sanh 

tạo tội nghiệp, phỉ báng và sỉ nhục Phật, Bồ Tát, thậm chí hãm hại các ngài, 

nhưng  các  ngài  không  màng  đến,  vẫn  thương  xót  chúng  sanh,  giảng  kinh 

thuyết pháp  vì chúng sanh, đây  là  lòng đại từ đại bi của chư Phật, Bồ Tát. 

Ðời đời kiếp kiếp trong vô lượng kiếp qua vẫn không bỏ rơi chúng sanh, đây 

là việc không phải một số người thường có thể làm được, từ điểm này chúng 

ta có thể hiểu được ân đức của Phật là bao lớn. 

Hàn  Quán  Trưởng  hộ  trì  chúng  ta  trong  suốt  30  năm,  xây  dựng  nền 

móng  vững chắc cho chánh pháp.  Có người  nói  Hàn Quán trưởng có công 

và cũng có lỗi lầm, nhưng theo tôi nghĩ thì bà chỉ có công chứ không có lỗi 

lầm chi hết.  Nếu quý vị bình tĩnh quan sát kỹ càng thì sẽ biết công đức của 

bà vô lượng vô biên.  Ðây là một vị Bồ Tát tái lai, thị hiện cho chúng ta xem, 

người trong thế gian làm sao biết được? 

Trong  kinh  nói  người  ở  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  cho  dù  hạ  hạ 

phẩm  vãng  sanh  đều  có  ‘thiên  nhãn  đổng  thị,  thiên  nhĩ  triệt  thính,  tha  tâm 

biến  tri’ (thiên  nhãn  nhìn suốt, thiên  nhĩ  nghe thấu, tha  tâm đều biết),  năng 

lực của sáu căn hầu như bằng với đức Phật A Di Ðà, cho nên chúng ta khởi 

tâm động niệm, ngôn ngữ hành động, chư Phật, Bồ Tát nhìn thấy rõ rõ ràng 

ràng. Chúng ta mong cầu  vãng sanh thì khi  khởi  tâm động niệm,  ngôn 

ngữ  hành  động  nhất  định  phải  tương  ứng,  phù  hợp  với  lý  luận  và 

phương  pháp  của  sự  vãng  sanh,  điểm  này  vô  cùng  quan  trọng.   Tây 

phương  Cực  Lạc  thế  giới  là  ‘Chư  thượng  thiện  nhân  câu  hội  nhất  xứ’ 

 (nơi  tụ  tập  của  các  người  thiện  nhất),  cho  nên  chúng  ta  niệm  Phật  thì 

cũng  phải  tu  ‘thượng  thiện’.   Nếu  tâm  không  thiện,  ngôn  ngữ  không 

thiện, cho dù một ngày niệm 10 vạn câu Phật hiệu thì cũng không vãng 

sanh được.   Giống như lời của hai vị tôn giả Hàn Sơn và Thập Ðắc đã nói: 

‘Hét  bể  cổ  họng  cũng  luống  công’  (hai  vị  này  là  hoá  thân  của  Văn  Thù  và 

Phổ Hiền Bồ Tát). 



---o0o--- 

2. Nội dung và phương pháp tu hành trong Phật điển 

Chúng  ta  đã  phát  tâm  cứu  mình  thì  cũng  phải  [phát  tâm]  cứu  người 

xung quanh; sự sanh hoạt và tu học nhất định phải đúng như lý, như pháp, vì 

vậy phải hiểu rõ nội dung của kinh Phật.  Nội dung này có bốn điểm: ‘Giáo, 

Lý, Hành, Quả’. 

Lời dạy của đức Phật được người đời sau ghi chép lại thành kinh điển, 

những ngôn ngữ, văn tự, lời chép trong kinh này gọi là ‘Giáo’. 

Hàm  ý  chứa  đựng  trong  ‘Giáo’  gọi  là  ‘Lý’,  ‘Lý’  này  là  lý  luận  giải 

thích rõ chân  tướng sự thật của  vũ  trụ,  nhân sinh.  Chỉ có đức  Phật  mới có 

thể  nói  rõ  những  chân  tướng  sự  thật  này  vì  đây  là  cảnh  giới  mà  đức  Phật 

[đích]  thân  chứng  [được],  là  cảnh  giới  hiện  lượng  (đích  thật  từng  trải 

 qua) chứ không phải do suy đoán, vọng tưởng. 

Không  những  đức  Phật  nói  rõ  ràng  đạo  lý  và  sự  thật  này,  Ngài  còn 

dạy chúng ta phương pháp để khế nhập vào cảnh giới của chư Phật Như Lai, 

đây tức là ‘Hành’ (phương pháp thực hành). 

Noi theo lý luận phương pháp trong kinh điển mà làm, đạt được sự lợi 

ích thù thắng, việc này tức là ‘Quả’. 

Chúng  ta  hiểu  rõ  tính  chất  của  kinh  điển  thì  mới  khâm  phục  Phật 

pháp, bái phục đến năm vóc sát đất. 

Ðức  Phật  dạy  chúng  ta  khi  tu  học  phải  kiến  lập  một  khái  niệm  căn 

bản, đó là ‘Tín, Giải, Hành, Chứng’. 

‘Tín’ là tin sâu, không nghi ngờ những lời giáo huấn của đức Phật. 

‘Giải’ là hiểu rõ, thấu triệt lý luận trong kinh điển. 

‘Hành’ tức là làm theo lý luận phương pháp này. 

‘Chứng’ tức là đích thân chứng được cảnh giới giống y như chư Phật 

Như Lai. 

Ngày  nay  chúng  ta  còn  tạo  nghiệp,  còn  vọng  tưởng,  còn  nói  vọng 

ngôn tức là không hiểu thấu lý luận, không biết được sự lợi hại nên mới tạo 

ra những nghiệp tội nặng nề thậm chí hủy diệt Phật pháp, chướng ngại Phật 

pháp, làm cho người ta thoái tâm (sụt lùi). 

Phải  biết  khi  gặp  nghịch  cảnh  Thanh  Văn,  Duyên  Giác,  Quyền  Giáo 

Bồ Tát còn có thể thoái tâm; chỉ có Pháp Thân Ðại Sĩ mới không thoái tâm. 

Chướng nạn của chúng ta rất nhiều, bao gồm cả trong lẫn ngoài.  Những việc 

làm  của  Hàn  Quán  Trưởng  và  cư  sĩ  Lý Mộc  Nguyên  ở  Tân  Gia  Ba  đều  là 

hành  vi của đại  Bồ Tát, Pháp  Thân Ðại Sĩ.  Hàn Quán  Trưởng  hộ trì chánh 

pháp  suốt  30  năm  vẫn  không  sụt  lùi;  luôn  luôn  không  bị  ảnh  hưởng  bởi 

những lời phỉ báng, tin đồn, kiếm chuyện phá rối, đều như như bất động và 

xem như không có việc gì xảy ra, điều này vô cùng hiếm có, quý báu!  Khi 

Lý cư  sĩ  gặp  phải  bất  cứ  chướng  nạn  gì,  bất  cứ  lời  hủy  báng  gì  đều  không 

thoái tâm, xây dựng đạo tràng ở Tân Gia Ba thành một đạo tràng điển hình, 

gương  mẫu.  Nếu không phải  là  hoá thân  của chư Phật,  Bồ  Tát, Pháp  Thân 

Ðại Sĩ ứng hiện thì không thể làm được.  Chúng ta có được nhân duyên thù 

thắng này tức là gặp được hộ pháp chân chánh.  Cho nên  mặc cho người ta 

hủy báng, phá hoại, làm gì thì làm, chúng ta đều được sự hộ trì của chư Phật, 

Bồ Tát. 

Ngày nay Tịnh Tông có thể hoằng truyền khắp thế giới, những người 

niệm kinh Vô Lượng Thọ, kinh A Di Ðà và tu học theo lý luận của kinh này 

theo  thống  kê  một  cách  bảo  thủ  thì  ít  lắm  cũng  được  hơn  20  triệu  người. 

Tịnh  Tông  có  thể  đạt  được  thành  tích  như  vậy  là  công  đức  của  Hàn  Quán 

Trưởng, chúng ta  uống  nước thì  phải  nhớ  nguồn, tri ân báo ân (biết ơn đền 

ơn).   Nếu  thiệt  thấy  rõ,  hiểu  thấu  thì  mới  biết  đây  là  Bồ  Tát  thị  hiện,  cảnh 

thuận  hay  nghịch  đều  là  tăng  thượng  duyên  (trợ  duyên),  đều  để  thành  tựu 

Phật pháp, thành tựu cho chúng sanh. 

Lúc  trước  thầy  Lý  nói  với  tôi  muốn  thực  sự  thành  tựu  trong  việc 

hoằng pháp  lợi sanh,  nhất định phải [cư]  trú  lâu dài tại  một  nơi  nhất định. 

Hiện nay chúng ta an tâm lưu tại Tân Gia Ba, toàn bộ nhân lực, tài lực, vật 

lực  đều  tập  trung  tại  đây  mới  có  thể  thành  lập  được  một  đạo  tràng  gương 

mẫu,  tuyệt  đối  không  thể  phân  tán  lực  lượng,  tinh  thần.   Cho  nên  chúng  ta 

gặp  được  rất  nhiều  Bồ  Tát  ở  nơi  đó,  thiệt  đúng  là  ‘chư  thượng  thiện  nhân 

 câu hội nhất xứ’  (những người thiện  nhất  tụ hợp ở một chỗ).  Vì  mục đích 

khuyếch  trương  nền  giáo  dục  của  Phật  Ðà,  chúng  ta  dùng  thân  phận  của 

người quét dọn, người làm công để làm việc cho đức Phật A Di Ðà, chư Phật 

Như Lai.  Ðừng tưởng là mình đã làm được việc gì cả, tất cả những thứ này 

đều là Phật, Bồ Tát an bài, là do chư Phật, Bồ Tát làm nên đấy, chúng ta chỉ 

bất quá chấp hành theo mà thôi.  Cho nên thầy Lý dạy tôi phải ‘tin Phật’, tin 

Phật thiệt quá khó.  Nhưng phải tin thiệt nghe! 

Trong thời đại nhiều tai nạn này, con đường duy nhất của chúng ta là 

niệm Phật cầu sanh Tịnh Ðộ; dự Phật thất cũng lấy việc này làm mục tiêu. 

Chúc quý vị Phật thất lần này được thành tựu viên mãn. 



---o0o--- 

b. Lão thật tu hành, tự tại vãng sanh 

 Buổi sáng  22-12-98. 

Quý  vị  ở  đây  kết  thất  niệm  Phật  nhất  định  phải  hiểu  rõ  ý  nghĩa  của 

Phật thất.  Trong 7 ngày này chúng ta hy vọng đạt đến kết quả gì, được như 

vậy thì 7 ngày này mới không luống qua. 

Chúng ta sinh sống trong thời đại hiện nay, nếu có trí huệ thì nhất định 

sẽ có cảnh giác cao độ.  Con người sống trong thế gian bất quá chỉ được mấy 

chục  năm  ngắn  ngủi,  búng  ngón  tay  thì  đã  trôi  qua  mất  rồi,  bình  tĩnh  quan 

sát mới biết đó chỉ là một con số không [to tướng], đây là sự thật.  Sự hạnh 

phúc  quý  báu  nhất  của  người  ta  trong  đời  là  không  tạo  ác  nghiệp.   Nếu  có 

thể  không  tạo  ác  nghiệp,  tương  lai  nhất  định  sẽ  sanh  vào  cõi  lành,  cõi  tốt 

đẹp. 

Người xưa nhắc nhở người tu hành như chúng ta cần phải có ‘tiền hậu 

nhãn’  (mắt  phía  trước  và  sau).   Tiền  hậu  nhãn  nghĩa  là  biết  quá  khứ,  nhìn 

thấy tương lai, không chỉ tập trung ở hiện tại.  Ðiểm này vô cùng quan trọng. 

Lúc  Hàn  Quán  trưởng  vãng  sanh  đã  cho  chúng  ta  rất  nhiều  bài 

học, nhắc  nhở  chúng  ta  ‘tử  sanh  sự  đại’  (việc  sanh  tử  vô  cùng  quan 

trọng).   Chúng  ta  cần  phải  có  cảnh  giác  cao  độ,  đến  lúc  lâm  chung  tự 

mình phải làm chủ được mình, được như vậy thì tiền đồ mới xáng lạn. 

Nếu lúc lâm chung tự  mình không làm  chủ được, phải chịu sự sắp  xếp 

của  người  khác,  cho  dù  có  rất  nhiều  người  lo  lắng  chăm  sóc,  nhưng 

những gì mình cảm xúc chưa chắc sẽ được toại ý.  Ðời sau đi về đâu đều 

quyết  định ở một  niệm cuối cùng.  Một  niệm cuối cùng là tham, sân, si 

thì sẽ đi vào ác đạo.  Chuyện này dễ sợ vô cùng!  

Hàn  Quán  trưởng  có  phước  báo,  từ  lúc  sanh  bịnh  đến  lúc  vãng  sanh 

được ba  mươi  mấy  vị  xuất  gia có tâm  địa  thanh tịnh, suốt  ngày đêm ở  bên 

giường bịnh niệm Phật và chăm sóc; sau khi vãng sanh [họ trợ] niệm suốt 49 

ngày đêm không ngừng, ngay cả những vị xuất gia, đại pháp sư cũng không 

làm được việc này.  Ngay cả lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam ở Ðài Trung cũng sánh 

không  bằng,  lúc  cụ  Lý  sanh  bịnh  chỉ  là  do  vài  người  học  trò  chăm  sóc, 

không  có  nhiều  người  xuất  gia  đắp  y  đầy  đủ  oai  nghi  giúp  đỡ.   Phước  báo 

này  là  một  nhân  duyên  hiếm  hoi!   Ðây  là  quả  báo  của  bà  đã  hộ  trì  chánh 

pháp suốt 30 năm, cho nên bà có thể vãng sanh Tịnh Ðộ một cách vô cùng 

thuận lợi -- trợ duyên quá thù thắng, tốt đẹp! 

Suy nghĩ trở lại, tương lai lúc chúng ta vãng sanh có được duyên phận 

thù  thắng  như  vậy  hay  không?   Ðiều  này  chúng  ta  cần  phải  cảnh  giác  đến, 

đây  thiệt  là  một  việc  lớn  lao  nhất  trong  đời  này. Trong  trường  hợp  và 

hoàn  cảnh  hiện  tại,  phương  pháp  [an  toàn  nhất]  là  tự  mình  phải  nhất 

quyết  tu  học cho được thành  tựu,  không cần  nhờ  người  khác, lúc vãng 

sanh không bị bịnh khổ, dự biết trước thời giờ [ra đi], đứng vãng sanh, 

ngồi vãng sanh, nằm vãng sanh, tuỳ ý muốn của mình, đây là sanh tử tự 

tại, được vậy chúng ta mới không bỏ uổng đời này.   Mọi người tham dự 

Phật thất niệm Phật phải hiểu rõ, nắm chắc tông chỉ này, chúng ta đến đây là 

để huấn luyện thêm, học tập để tương lai tự tại vãng sanh. 



---o0o--- 

1. Những chuyện vãng sanh gần đây 

Trong  quyển  Tịnh  Ðộ  Thánh  Hiền  Lục  và  Vãng  Sanh  Truyện  có  ghi 

rất nhiều người tự tại vãng sanh, số người không được ghi chép lại còn nhiều 

hơn.  Gần đây trong quyển Niệm Phật Luận của lão pháp sư Ðàm Hư, Ngài 

nói  đã  chứng  kiến  tận  mắt  hơn  hai  mươi  mấy  người  vãng  sanh,  [số  người 

vãng sanh] nghe nói đến còn nhiều hơn.  Trong quyển Niệm Phật Luận, Ngài 

thuật lại bốn chuyện vãng sanh, trong đó người xuất gia có pháp sư Tu Vô ở 

chùa Cực Lạc, Harbin (miền Ðông Bắc Trung Quốc), người tại gia có cư sĩ 

Trịnh Thiết Tân và người em của ông, người thứ tư là Trương cư sĩ ở chùa 

Trạm Sơn. 

Pháp  sư  Tu  Vô  là  một  người  cực  khổ  cả  đời,  không  biết  chữ,  trong 

pháp  hội  truyền  giới  ở  chùa  Cực  Lạc,  phát  tâm  giúp  đỡ  săn  sóc  cho  người 

bịnh.  Pháp hội truyền giới còn chưa kết thúc, thầy Tu Vô dự biết trước thời 

giờ  đã  đến,  niệm  Phật  vãng  sanh.   Trước  lúc  vãng  sanh  ngài  nhắc  nhở  đại 

chúng ‘có thể nói mà không thể làm thì chẳng phải trí huệ chơn thật’. 

Cư sĩ  Trịnh Thiết Tân  là  một  người  làm ăn buôn  bán, được dịp  nghe 

lão  pháp  sư  Ðàm  Hư  thuyết  pháp  nên  rất  vui  vẻ,  tán  thán.   Sau  này  nghỉ 

buôn  bán,  học  giảng  kinh  A  Di  Ðà,  ông  đi  đến  nhiều  nơi  giảng  kinh  và 

khuyên  người  niệm  Phật.   Ông  không  sanh  bịnh,  ngồi  mà  vãng  sanh.   Một 

hôm sau khi giảng kinh xong ông nói với đại chúng: ‘Tôi phải đi đây’, thật 

là siêu  thoát!   Thật  là  tự  tại!  Người em của ông  lúc trước cứ cho  rằng ông 

học Phật quá mê lầm, sau khi nhìn thấy ông tự tại vãng sanh nên tỉnh ngộ và 

cũng  siêng  năng,  thật  thà  niệm  Phật.   Ba  năm  sau  người  em  của  ông  cũng 

vãng sanh, lúc vãng sanh mang bịnh nhẹ. 

Gia đình cư sĩ Trương ở chùa Trạm sơn vô cùng nghèo túng, chồng bà 

làm  nghề  kéo  xe  chở  khách.   Bà  làm  công  quả  trong  những  pháp  hội  niệm 

Phật ở chùa Trạm Sơn, cả ngày từ sáng đến tối Phật hiệu không gián đoạn. 

Bà dự biết trước ngày giờ vãng sanh, hôm đó bà nhắn nhủ chồng phải chăm 

sóc cho con  xong  rồi an  nhiên  ngồi trên giường  mà vãng sanh.  Ðây  là tấm 

gương  tốt  cho  những  người  học  Phật  chúng  ta,  không  cần  phải  nhờ  cậy 

người khác giúp đỡ, tự mình thiệt nắm chắc [có thể tự tại vãng sanh]. 

Ngoài ra cụ Ðàm [Hư] còn kể chuyện một học trò của lão pháp sư Ðế 

Nhàn, ông này là thợ đóng đai thùng và không biết chữ.  [Người này là bạn 

chơi thân với lão pháp sư lúc nhỏ, đến xin xuất gia vì đời sống quá cực khổ, 

muốn  tìm  lối  thoát.   Sau  khi  cho  ông  xuất  gia],  cụ  Ðế  [Nhàn] dạy  ông  đến 

một  ngôi  miếu đổ  nát ở  miền quê  gần Ôn  Châu, tìm  vài  người  hộ pháp săn 

sóc [việc ăn uống] cho ông.  Cụ Ðế chỉ dạy cho ông niệm một câu ‘A Di Ðà 

Phật’, dạy ông thật thà niệm câu Phật hiệu này, niệm đến mệt thì nghỉ, nghỉ 

ngơi  xong  thì  niệm  tiếp  tục.   Ông  niệm  trong  vòng  3  đến  4  năm  thì  thành 

công; ông đứng  mà  vãng sanh, còn đứng  3  ngày sau khi  vãng sanh  [để đợi 

lão  pháp  sư  Ðế  Nhàn  đến  lo  hậu  sự].   Thật  là  vô  cùng  tự tại!   Cụ  Ðế  khen 

ông:  ‘So  với  những  đại  pháp  sư  giảng  kinh  thuyết  pháp,  những  vị  phương 

trượng trụ trì, [sự thành tựu của] ông còn vượt hơn họ quá nhiều, quá nhiều!’ 



---o0o--- 

2. Dứt ác tu thiện, chuyên cần giữ gìn ba nghiệp 

Phẩm  vị  vãng  sanh  của  những  người  này  không  phải  ở  Trung  phẩm, 

Hạ  phẩm  mà  là  ‘Thượng  phẩm  vãng  sanh’  nói  trong  kinh  Vô  Lượng  Thọ. 

Họ  có  thể  làm  được  là  vì  họ  đã  buông  xả  danh  văn  (tiếng  tăm),  lợi  dưỡng, 

ngũ  dục  lục  trần.   Ngày  nay  chúng  ta  làm  không  nổi  là  vì  buông  xả  không 

nổi  những  sự  quyến  rũ,  khó  là  ở  chỗ  này.   Phải  nên  biết  danh  tiếng  lợi 

dưỡng, ngũ dục lục trần đều là giả hết, đã hại chúng ta đời đời kiếp kiếp kẹt 

mãi trong lục đạo luân hồi, đọa lạc trong ác đạo chịu hết bao nhiêu khổ nạn. 

Cho nên mới nói người đời nay ‘ngu si’, không những không hiểu rõ 

chân tướng của vũ trụ nhân sinh, mà còn không có khả năng phân biệt những 

thứ tà chánh, thiện ác, lợi hại.  Không biết tự tư tự lợi, danh tiếng lợi dưỡng, 

ngũ  dục  lục  trần  tai  hại  vô  cùng;  chỉ  có  buông  xuống  vạn  duyên,  nhất  tâm 

niệm Phật là việc thiện lớn nhất.  Ðây là lời kinh dạy:  ‘Ðoạn dứt tất cả điều 

 ác, tu tất cả đều thiện’, chúng ta phải hiểu rõ ý nghĩa chân chánh của nó. 

Trong đời này mỗi vị đồng tu có thể đạt được sự thành tựu thù thắng 

nhất hay không?  Có thể.  Thiện Ðạo đại sư nói:  ‘Chín phẩm vãng sanh đều 

 là do gặp duyên khác nhau’.  Chúng ta đã gặp được  nhân duyên thù thắng, 

gặp  được  Phật  pháp  Ðại  thừa,  gặp  được  Tịnh  Tông,  gặp  được  bản  hội  tập 

của kinh Vô Lượng Thọ, gặp được đồng tham đạo hữu tốt, nếu trong đời này 

không thể thành tựu thì đó là vì tập khí phiền não của mình quá nặng, cứ mỗi 

ngày tạo nghiệp như cũ. 

Khi khởi tâm động niệm đều vì mình là tạo nghiệp.  Ngôn ngữ gây tổn 

hại  cho  người  khác,  thị  phi  nhân  ngã  đều  là  khẩu  nghiệp.   Trong  kinh  Vô 

Lượng Thọ nói đến tam nghiệp, đặt khẩu nghiệp ở hàng đầu: ‘ thiện hộ khẩu 

 nghiệp,  bất  cơ  tha  quá’  (khéo  giữ  gìn  khẩu  nghiệp,  đừng  chê  bai  lỗi  của 

 người khác) tức là cảnh giác chúng ta khẩu nghiệp quan trọng nhất, dễ phạm 

nhất.  Nhìn thấy chúng sanh có lỗi lầm đều không thể nói đến; nếu [người ta] 

không  có  lỗi  mà  mình  đặt  chuyện,  và  còn  hoài  nghi  người  ta  có  lỗi  thì  tội 

nghiệp này còn nặng hơn. 

Người tu  học còn chịu ảnh  hưởng của phiền  não tập khí [tích  lũy] từ 

vô lượng kiếp đến nay nên thoái chuyển rất dễ dàng, tinh tấn rất khó khăn. 

Thế  nên  những  vị đại đức, tổ sư  ngày  xưa đề xướng tu tập chung, kết Phật 

thất để cùng nhau niệm Phật, nương vào đại chúng để tu tập, đó là đạo lý của 

việc tu tập chung. 

Niệm  Phật  đường  ở  Tân  Gia  Ba  càng  ngày  càng  thù  thắng,  từ  mồng 

một tháng Giêng đến 30 tháng Chạp (tháng 12), mỗi ngày niệm Phật 24 giờ 

đồng  hồ  không  gián  đoạn,  đây  là  Phật  thất  [kéo  dài]  quanh  năm.   Giảng 

đường  mỗi  ngày  giảng  kinh  2  giờ,  365  ngày  trong  năm  không  gián  đoạn, 

thiệt  đúng  là  giải  và  hành  đều  quan  trọng  như  nhau,  đều  cùng  nhau  tu  tập 

định và huệ.  Lão hòa thượng Tịch Ðộ ở Ngũ Ðài Sơn, lão hòa thượng Nhân 

Ðức ở Cửu Hoa Sơn, lão hòa thượng Mính  Sơn ở chùa Ðịnh Huệ, Tiêu Sơn, 

Trung Quốc, đều tán thán đạo tràng này là ‘đạo tràng đệ nhất trên thế giới’. 

Mọi  người  ở  Cư  Sĩ  Lâm  từ  trên  xuống  dưới  đều  hòa  thuận,  ai  cũng 

thường  nở nụ cười tươi, chúng ta ở đây có thể nhìn thấy  việc ‘ thường sanh 

 tâm hoan hỷ’ nói trong kinh.  Hy vọng mọi người có cơ hội đến Tân Gia Ba 

tham  học,  đem  phương  pháp  tu  học  ở  đây  phổ  biến  đến  khắp  nơi  trên  thế 

giới, để mọi nơi đều có thể xây dựng đạo tràng như vậy.  Chúng ta nỗ lực hết 

lòng  tu  học,  không  những  tự  mình  trong  đời  này  nhất  quyết  vãng  sanh, 

chúng ta còn có thể đem lại sự an định cho xã hội, hòa bình cho thế giới, đây 

là  công  đức  chân  thật,  tự  hành  hóa  tha  nói  trong  nhà  Phật.   Hy  vọng  mọi 

người siêng năng tinh tấn niệm Phật. 



---o0o--- 

 c.   Niệm Phật có thể tiêu tai miễn nạn 

Giáo hội Thiên Chúa Giáo có lời tiên tri nói rằng năm 1999 thế giới sẽ 

có  tai  nạn  lớn,  khuyên  các  bạn  đồng  đạo  nên  đọc  kinh,  phải  thật  lòng  sám 

hối, hy vọng có thể thoát khỏi tai nạn này.  Và nói: tai nạn có thể xảy ra hay 

không còn dựa trên ‘nhân tâm’, nếu nhân tâm có thể hướng thiện thì tai nạn 

có thể hoá giải, có thể trì hoãn về sau.  Cách nói này rất có lý. 

Một  ngày  trước  khi  vãng  sanh  lão  cư  sĩ  Lý  Bỉnh  Nam  dặn  dò  các  vị 

đồng  học: ‘Thế giới đã loạn rồi, cho dù chư Phật, Bồ Tát,  thần tiên  trở 

lại  cũng  không  cứu  nổi.   Chỉ  có  con  đường  sống  sót  duy  nhất  là  niệm 

Phật cầu sanh Tịnh Ðộ’, cho nên tai nạn càng ngày càng gần, chúng ta 

không còn nhiều thời gian nữa, phải nên buông xuống vạn duyên, nhất 

tâm niệm Phật.  

Ðạo Thiên Chúa khuyên  người ta cầu  lên  thiên đường,  họ  nói không 

có Cực Lạc thế giới, chỉ có thiên đường và địa ngục.  Ngay cả người trên cõi 

trời cũng không có cách gì nhìn thấy toàn bộ tình huống phức tạp trong đại 

vũ trụ.  Chúng ta hiểu rõ đích thật là có Cực Lạc thế giới, Hoa Tạng thế giới, 

cùng  quốc  độ  của  chư  Phật.   Làm  thế  nào  để  biết  vậy?   Ðó  là  ‘duy  tâm  sở 

 hiện, duy thức sở biến’, nếu hiểu được đạo lý này thì sẽ tin ngay. 

  

---o0o--- 

1. Vũ trụ là không gian đa nguyên 

Thật  ra  y  báo,  chánh  báo  trang  nghiêm  trong  thập  pháp  giới  cũng 

không có, Phật pháp nói:  ‘Tam tâm bất khả đắc’, ‘Chư pháp vô sở hữu’; nói 

có thì chỉ là tạm có, huyễn có, giả có, trong kinh dùng chữ ‘diệu hữu’.  Thế 

nên  thiên  đường,  địa  ngục  cũng  là  diệu  hữu;  cõi  này,  cõi  nọ  cũng  là  diệu 

hữu,  Cực  Lạc  thế  giới  cũng  không  ngoại  lệ.   Nếu  dùng  ngôn  ngữ  hiện  nay 

của khoa học gia thì đây chỉ là không gian duy thứ ( duy có nghĩa là chiều, là 

 phương  vị) khác  nhau  mà  thôi,  thí  dụ  như  không  gian  ba  chiều  [của  loài 

người chúng ta], không gian bốn chiều, năm chiều.  Khoa học gia đã chứng 

minh có 11 chiều không gian tồn tại, nhưng trên lý luận thì không gian có vô 

số chiều. 

Những  người  vừa  mới  hiểu Phật pháp đều khẳng định có không  gian 

vô số chiều tồn tại.  Nếu bạn không thể đột phá những thời gian, không gian 

này thì không thể hiểu rõ sự thật.  Vô số không gian có duy thứ không giống 

nhau tức là vô lượng vô biên thế giới, đức Phật nói [những thế giới này] đều 

từ  tâm  tưởng  sanh.   Kinh  Hoa  Nghiêm  nói: ‘ Duy  tâm  sở  hiện,  duy  thức  sở 

 biến’ tức  là  từ tâm tưởng sanh.  Vô  lượng vô biên chúng sanh có  vô  lượng 

vô  biên  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  nên  biến  đổi  ‘Nhất  Chân  pháp 

giới’  trở  thành  vô  lượng  vô  biên  không  gian  khác  nhau,  vô  lượng  vô  biên 

cảnh giới, đạo lý là như vậy. 

Ðức  Phật  dạy  chúng  ta  có  thể  đột  phá  những  không  gian  này  bằng 

cách lìa bỏ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước.  Lục đạo [luân hồi] là do vọng 

tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  biến  hiện  ra;  nếu  xả  bỏ  chấp  trước,  chỉ  còn 

vọng  tưởng  và  phân  biệt  thì  lục  đạo  luân  hồi  sẽ  không  còn  nữa,  tức  là  Tứ 

Thánh  pháp  giới.   Nếu  cả  phân  biệt  cũng  xả  bỏ  thì  Tứ  Thánh  pháp  giới 

(Thanh Văn, Duyên Giác,  Bồ  Tát,  Phật) cũng không còn, tức  là không còn 

thập pháp giới nữa.  Không còn thập pháp giới tức là Nhất Chân pháp giới. 

Do đây có thể biết thập pháp  giới  là từ phân  biệt, chấp trước biến  hiện ra. 

Xa lìa phân biệt chấp trước thì thập pháp giới sẽ không còn tồn tại.  Việc này 

cũng  giống  như  nằm  mộng,  khi  tỉnh  dậy  những  cảnh  giới  trong  mộng  đều 

không  còn.   Người  ta  thường  nói  đến  danh  từ  ‘tu  hành  chứng  quả’,  chứng 

quả  nghĩa  là  chứng  được  Nhất  Chân  pháp  giới,  khế  nhập  vào  Nhất  Chân 

pháp giới.  Tây phương Cực Lạc thế giới thuộc về Nhất Chân pháp giới.  Do 

đó có thể biết nếu chúng ta còn phân biệt, chấp trước thì nhất định sẽ không 

nhìn thấy Nhất Chân pháp giới. 

Trong kinh Hoa Nghiêm chúng ta thấy Nhất Chân pháp giới vẫn có 41 

cấp bực, đó là Thập Trụ, Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, Thập Ðịa, đến Ðẳng 

Giác Bồ Tát hết thảy đều là Pháp Thân Ðại Sĩ.  Những cấp bực này còn tồn 

tại  là  vì  vọng  tưởng  chưa  dứt  trừ.   Vọng  tưởng  tức  là  vô  minh  vi  tế  ( vi  tế 

 nghĩa  là  nhỏ  bé).   Có  câu  nói:  ‘phá  một  phẩm  vô  minh,  chứng  một  phần 

pháp thân’, 41 phẩm vô minh tức là 41 phẩm vọng tưởng.  Khi đoạn dứt hết 

41  phẩm  vô  minh  này,  không  còn  vọng  tưởng  nữa  thì  chứng  được  rốt  ráo, 

đây là Phật quả Viên Giáo, đây mới là quả vị cứu cánh. 

Người Thiên Chúa Giáo chưa từng nghe những đạo lý này, thật đáng 

tiếc.  Phật pháp trong thế gian và xuất thế gian đều vô cùng thù thắng, đáng 

tiếc  là  người  truyền  bá  quá  ít.   Hoằng  dương  Phật  pháp  không  dễ  tại  vì  tự 

người  đó  phải  khế  nhập  trước,  nếu  mình  chưa  khế  nhập  thì  làm  sao  có  thể 

nói  được  [một  cách  hoàn  hảo  và  đúng  đắn]?   Làm  sao  có  thể  hiểu  được? 

Nếu muốn lý giải, hiểu rõ thì phải tu học, có tu học thì mới khế nhập, sau đó 

mới có thể giải thích [tường tận], mới có thể giúp đỡ người khác. 



---o0o--- 

2. Không tri ân nghĩa chiêu cảm tai kiếp 

Chúa  Jesu  nói:  ‘Ngày  nay  người  trong  thế  gian  quên  ân,  phụ  nghĩa 

 không  biết  ân  đức’.   Chúa  Jesu,  Thánh  Mẫu  Maria  thiệt  thương  yêu  người 

đời, người đời không những phản bội mà còn sỉ nhục, huỷ báng các Ngài và 

tạo ra  vô  lượng  vô  biên tội  nghiệp.  Trong thế  giới  hiện  nay  những chuyện 

này  rất  phổ  biến.   Con  cái  chịu  ân  đức  dưỡng  dục  của  cha  mẹ,  không  biết 

báo ân mà còn bỏ rơi cha mẹ.  Chúng tôi đi thăm viện dưỡng lão của những 

người  đạo  Hồi  giáo  (Islam),  những  người  già  ở  đó  đều  bị  con  cái  bỏ  rơi, 

không  nhà  không cửa.  Ngày  nay con cái  bỏ rơi cha  mẹ, học sinh phản bội 

thầy  giáo,  không  biết  ân  nghĩa,  tạo  ra  vô  lượng  vô  biên  nghiệp  tội,  vì  vậy 

nên chiêu cảm quả báo thế giới hủy diệt. 

Cho  nên  lời  tiên  tri  nói  tai  họa  này  là  do  chúng  ta  tự chiêu  cảm  lấy, 

không phải Thượng Ðế nổi giận trừng phạt chúng ta, Thượng Ðế rất không 

muốn  nhìn  thấy  sự  việc  này  xảy  ra,  nhưng  không  thể  tránh  khỏi,  tạo  ra 

nghiệp tội  nhất định phải  nhận  lấy tai  họa.  Cách nói  như vậy  mới  hợp tình 

hợp lý. 

Những  năm  gần  đây  tôi  khổ  tâm  mỏi  miệng  khuyên  răn  mọi  người, 

nếu ba ngày không khuyên thì mọi người quên ráo trọi.  Ðây đúng như kinh 

Ðịa  Tạng  nói:  ‘Chúng  sanh  ở  Diêm  Phù  Ðề  cang  cường  khó  giáo  hóa’, 

chúng  ta  thể  hội  câu  này  một  cách  sâu  sắc.   Nhưng  chư  Phật,  Bồ  Tát  làm 

gương,  làm  mô  phạm  cho  chúng  ta  noi  theo,  cho  dù  chúng  sanh  có  cang 

cường khó  giáo  hóa đến đâu thì cũng  không thể bỏ  rơi.  Ðây đúng  như câu 

nói:  ‘Trong nhà Phật không xả bỏ một ai cả’, đây mới là đại từ đại bi chân 

thật. 

Kinh  Hoa  Nghiêm  nói  với  chúng  ta  tự  mình  chân  tu  thì  có  thể  ảnh 

hưởng  đến  người  khác,  làm  cho  người  khác  cảm  động  khi  nhìn  thấy  tấm 

gương  tu  hành  của  chúng  ta,  sanh  tâm  xấu  hổ,  tự  nhiên  sẽ  học  theo,  được 

như vậy thì có thể đem lại sự an định cho xã hội, hòa bình cho thế giới.  Ðức 

Phật  nói ‘tự  hành  hóa tha’  nghĩa  là  nhờ  vào sự tu  hành chân thật của  mình 

[mới có thể cảm hóa người khác], tự mình không tu hành chân thật thì không 

có ích lợi gì cả.  Cho dù biết nói, nói được tốt đến đâu, khi tai họa xảy ra thì 

cũng  không  tránh  khỏi,  vốn  phải  sanh  tử  như  thế  nào  thì  vẫn  phải  sanh  tử 

như thế ấy, vẫn không ra khỏi luân hồi như cũ, và cũng không thể vãng sanh. 

Chúng  ta  nhất  định  phải  dùng  tâm  chân  thành,  tâm  thanh  tịnh,  tâm 

bình đẳng, tâm  giác  ngộ, tâm từ bi, chắc thật  niệm câu Phật  hiệu  này.  Câu 

Phật hiệu này nhất định phải tương ứng với ‘Thanh Tịnh, Bình Ðẳng, Giác’, 

và cũng là  ‘một niệm tương ứng một niệm Phật, niệm niệm tương ứng niệm 

 niệm  Phật’;  nếu  không  tương  ứng,  không  phù  hợp,  câu  Phật  hiệu  sẽ  chẳng 

có công đức.  Làm thế nào mới được tương ứng?  Trong đời sống hằng ngày 

nhất định phải làm được ‘nhìn thấu, buông xả, tự tại, tùy duyên’.  Nhìn thấu 

nghĩa  là  hiểu  rõ  chân  tướng  sự  thật  của  vũ  trụ  nhân  sanh;  buông  xả  tức  là 

buông xuống tất cả vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. 

  

---o0o--- 

3. Niệm Phật có thể giúp cho thế giới hòa bình 

Thiền Tông Lục Tổ Huệ Năng dạy:  ‘Nếu là người tu đạo chân chánh, 

 không  nhìn  thấy  lỗi  lầm  của  thế  gian’,  chỉ  biết  tu  [sửa  bản  thân]  mình,  tự 

mình nỗ lực đoạn ác tu thiện.  Kinh Vô Lượng Thọ dạy ba nguyên tắc của sự 

tu thiện: 

 ‘Thiện  hộ  khẩu  nghiệp,  bất  cơ  tha  quá’  (Khéo  giữ  gìn  khẩu  nghiệp, 

 đừng chê bai lỗi của người khác) 

 Thiện  hộ  thân  nghiệp,  bất  thất  luật  nghi  (Khéo  giữ  gìn  thân  nghiệp, 

 chẳng hành động trái ngược với giới luật) 

 Thiện hộ ý nghiệp, thanh tịnh vô nhiễm (Khéo giữ gìn ý nghiệp, phải 

 luôn thanh tịnh không nhiễm ô) 

Chúng  ta  phải  luôn  luôn  ghi  nhớ  từng  giờ  từng  phút,  phải  làm  cho 

bằng được.  Cả bộ Ðại tạng kinh trong nhà Phật và những gì đức Phật đã nói 

trong 49  năm  [tóm  lại] tức  là ba câu  này.  Chúng ta  nhất  định phải thực sự 

làm được thì mới có thể cứu mình và cứu chúng sanh. 

Khi chúng ta tu [hành chân] thật thì tâm sẽ bình  (phẳng lặng, yên ổn). 

Ngày nay khoa học gia nói về những làn sóng tư tưởng, tư tưởng của người 

thế  gian  rất  phức  tạp,  đặc  biệt  những  tư tưởng  tà  ác  đều  là  những  làn  sóng 

lớn, [cường độ rung động] lên xuống rất lớn.  Những người niệm Phật chúng 

ta tu ‘thanh tịnh, bình đẳng, giác’ nên làn sóng tư tưởng này đều bình phẳng, 

yên ổn.  Niệm Phật Ðường ở Cư Sĩ Lâm Tân Gia Ba được chư Phật Như Lai 

gia  trì,  có  Phật,  Bồ  Tát  cùng  chúng  ta  niệm  Phật  cho  nên  từ  trường (hoàn 

 cảnh, môi trường tu học) ở Niệm Phật Ðường vô cùng thù thắng.  Từ trường 

của Niệm Phật Ðường tốt vô cùng, từ trường này an định, bình tịnh; những 

làn sóng tư tưởng phát ra từ nơi đây có thể điều hòa tư tưởng tà ác trong thế 

gian.  Dùng làn sóng tư tưởng bình yên phẳng lặng của chúng ta để hóa giải 

những làn sóng tư tưởng tà ác to lớn của thế gian thì những làn sóng này có 

thể giảm bớt, yếu đi; đây là nguyên lý hóa giải tà ác, hóa giải tai họa. 

Chúng ta ở nhà niệm Phật thì cũng có cống hiến cho xã hội, thế giới. 

Vì chúng ta niệm Phật thì phát ra những làn sóng tư tưởng thanh tịnh, bình 

đẳng, giác nên có thể điều hòa những làn sóng tư tưởng tà ác trong thế gian. 

Nếu hiểu rõ đạo lý này thì sẽ tin tưởng khi chúng ta tâm bình, khí hòa niệm 

Phật cũng có thể giúp đỡ cho thế giới hòa bình, xã hội an định. 

Chân  chánh  phát  tâm  niệm  Phật  tức  là  tự  độ,  độ  tha  (độ  mình,  độ 

người); chân chánh phát tâm niệm Phật tức là cứu vãn kiếp nạn của thế gian, 

đừng tưởng  là chúng ta không có  năng  lực này.  Nếu chư  vị đồng tu có thể 

chân chánh giác ngộ, chân chánh buông xuống hết thảy những điều thị phi, 

nhân  ngã, tham, sân, si,  mạn,  làm theo  lời dạy trong Tam  Phước, Lục  Hòa, 

Tam  Học,  Lục Ðộ của đức Thế  Tôn thì có năng  lực an định  xã  hội, duy trì 

hòa bình thế giới. 

Chỉ  cần  chúng  ta  tâm  ý  chân  thành,  chư Phật,  Bồ  Tát ứng  hiện  khắp 

nơi,  sẽ  cảm  ứng  đạo  giao.   Ðặc  biệt  là  trong  lúc  thế  gian  có  tai  nạn  to  lớn, 

chúng ta phải giúp đỡ tất cả chúng sanh khổ nạn.  Niệm Phật không chỉ là vì 

chính  mình,  càng  phải  vì  tất  cả  chúng  sanh.   Chúng  ta  nhất  định  phải  làm, 

không  làm thì không có tâm từ bi.  Hy  vọng chúng  ta cùng  nhau  nỗ  lực, tự 

độ và độ tha. 



---o0o--- 

 d.  Lý của chuyện ‘Niệm Phật thành Phật’ 

1. Hư không pháp giới và mình cùng một thể 

Từ  kinh  Hoa  Nghiêm  chúng  ta  nhận  được  rất  nhiều  khải  thị  (gợi  ý) 

cho sự  tu  học Phật pháp.   Hội kinh  Hoa Nghiêm  là do đức Thế Tôn thuyết 

giảng  trong  [khi  nhập]  định  ở  Bồ  Ðề  Ðạo  Tràng  [sau  khi  thị  hiện  thành 

Phật], đại chúng tham dự hội kinh  này đều  là Pháp Thân Ðại  Sĩ.  Họ thuộc 

rất nhiều chủng tộc, rất nhiều đoàn thể khác nhau trong khắp hư không pháp 

giới,  số  nhiều  vô  lượng  vô  biên.   Do  đó  có  thể  biết  pháp  hội  Hoa  Nghiêm 

trên thực tế là một hội bao gồm tận hư không trọn khắp pháp giới.  Hội Hoa 

Nghiêm là như vậy, những hội giảng kinh khác không phải như vậy sao?  Từ 

đây suy nghĩ kỹ càng, việc này ám chỉ cho chúng ta biết tận hư không khắp 

pháp  giới  đều  là  một  thể.   Ðến  lúc  thành  Phật  thì  mới  ý  thức  đến  ‘tất  cả 

 chúng  sanh  vốn  đã  thành  Phật’,  hiểu  rõ  triệt  để ‘tình  dữ  vô  tình  đồng  viên 

 chủng  trí’  (hữu  tình  và  vô  tình  đều  viên  mãn  chủng  trí).   Nói  tóm  lại  hư 

không pháp giới và mình đều là một thể, do đó mới thực sự sanh tâm từ bi. 

Nhà  Phật  thường  nói:  ‘Vô  duyên  đại  từ,  đồng  thể  đại  bi’.   Chư  Phật 

Như Lai đã  giác ngộ rồi, các Ngài đã ngộ việc  này; phàm phu  vẫn còn  mê, 

mê cũng  là  mê  việc  này.  Nhưng  trong chân  tướng sự thật  không có  mê  và 

ngộ, mê và ngộ là ở tại người.  Người giác ngộ thì gọi là Phật, Bồ Tát, người 

mê hoặc thì gọi là phàm phu.  Nhưng sự thọ dụng của mê và ngộ khác nhau, 

người  mê  không  biết  hư không  pháp  giới  đều  là  mình,  không  biết  hết  thảy 

chúng  sanh  đều  là  mình  cả,  cho  nên  trong  đó  [trong  mê]  sanh  khởi  vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước, tạo nên vô lượng vô biên nghiệp tội. 

  

---o0o--- 

2. Hết thảy các pháp từ tâm tưởng sanh ra 

Nghiệp tội tức  là  những  hành  vi,  việc  làm trái  ngược  với chân tướng 

sự  thật.   Những  nghiệp  đã  tạo  sẽ  hiện  ra  tướng.   Tướng  làm  sao  hiện  ra? 

Ðức  Phật  nói:  ‘Tất  cả  pháp  từ  tâm  tưởng  sanh’,  muôn  vàn  xin  mọi  người 

đừng coi thường câu này.  Sự việc trong vũ trụ thiên biến vạn hóa, thập pháp 

giới  y báo, chánh báo trang  nghiêm, đây  là đức Phật quy  nạp  xong  nói cho 

chúng ta biết, trên thực tế thì pháp giới vô lượng vô biên.  Vô lượng vô biên 

pháp giới đều từ tâm tưởng sanh – trong tâm nghĩ tưởng gì thì sẽ hiện ra cái 

đó.  Vì vậy cho nên tưởng Phật thì sẽ hiện ra Phật; Ðại Thế Chí Bồ Tát dạy 

chúng ta:  ‘Ức Phật niệm Phật, hiện tiền đương lai, tất định kiến Phật’ (Nhớ 

 Phật niệm Phật, hiện giờ tương lai, nhất định thấy Phật), đây nghĩa là tưởng 

Phật thành Phật. 

Tưởng Phật thì Phật  hiện, tưởng  Bồ Tát thì  Bồ Tát hiện, tưởng  gì thì 

hiện  cái  đó,  việc  này  là  sự thật.   Thí  dụ  chúng  ta  nghĩ  tưởng  đến  một  việc 

xứng tâm  vừa  ý thì sẽ sanh tâm  hoan  hỷ,  niềm  vui  này  liền  hiện  lên  gương 

mặt  mình;  nghĩ tưởng đến  một  việc không vừa  ý  thì sẽ  nhăn  nhó  mặt  mày, 

nét  âu  sầu  sẽ  hiện  rõ  trên  gương  mặt,  lập  tức  liền  thay  đổi.   Quan  sát  việc 

nhỏ này thì mới biết lời dạy của đức Phật vô cùng chính xác. 

Thế  nên  chư  Phật  Như  Lai  khuyên  chúng  ta  tưởng  Phật,  nhớ  Phật, 

niệm  Phật, buông  xuống  hết tất cả những tư tưởng khác.  [Pháp  môn] niệm 

Phật vãng sanh bất thoái thành Phật trong Tịnh Tông được xây dựng trên cơ 

sở và lý luận này.  Từ xưa đến nay những người noi theo phương pháp này 

tu hành chứng quả rất nhiều, những người này đều làm gương tốt cho chúng 

ta noi theo.  Nếu dùng cách nói thông thường của các tôn giáo, những người 

này  là  những  chứng  cớ  rõ  rệt  và  những  tấm  gương  cụ  thể  cho  chúng  ta. 

Trong ba thứ chuyển pháp luân của Phật pháp đây gọi là ‘tác chứng chuyển’ 

(chuyển  pháp  luân  bằng  cách  làm  chứng),  họ  hiện  thân  thuyết  pháp  làm 

chứng minh cho chúng ta, nói rõ đây là sự thật. 

  

---o0o--- 

3. Tự tại vãng sanh độ gia quyến 

Mấy  năm  trước  chuyện  mẹ  của  ông  Tước  Sĩ  (Huân  tước)  Hà  Ðông 

vãng sanh ở Hương Cảng đã làm nhiều người cảm động, và đã củng cố cơ sở 

cho  hội  Phật  giáo  Hương  Cảng.   Cả  nhà  của  cụ  đều  là  tín  đồ  Thiên  Chúa 

Giáo thuần thành, chỉ có bà cụ là người tin Phật, niệm Phật.  Tuy vậy nhưng 

nhà  này  vô  cùng  phóng  khoáng  (không  câu  nệ),  đích  thật  là  tự  do  tín 

ngưỡng, đối  xử hòa thuận  với  nhau, tôn trọng  lẫn  nhau, đây  là  một  việc rất 

đáng quý.  Cho nên không gây trở ngại cho tự do của người khác  mới là tự 

do  thật  sự.   Gây  trở  ngại  cho  người  khác,  xâm  phạm  người  khác  là  không 

hiểu được [như thế nào mới là] tự do; đây là cảm tình, là trí huệ. 

Cùng một lý lẽ, ngày nay chúng ta sinh sống trên quả địa cầu này, có 

rất  nhiều  dân  tộc  khác  nhau,  văn  hóa  khác  nhau,  tư  tưởng  khác  nhau,  tín 

ngưỡng tôn giáo khác nhau, mọi người đều không thể hòa thuận, công kích 

hủy  báng  lẫn  nhau,  thậm  chí  dẫn  đến  chiến  tranh  tôn  giáo,  đây  cũng  là  vì 

không  hiểu  rõ  ý  nghĩa  chân  chánh  của  tự do.   Nguyên  nhân  họ  không  hiểu 

rốt cuộc cũng là vấn đề của giáo dục, đặc biệt là giáo dục luân lý đạo đức. 

Gia  đình  ông  tước  sĩ  Hà  Ðông  là  tấm  gương  tốt  cho  chúng  ta,  triển 

rộng ra thì cũng là tấm gương cho cả thế giới.  Bất luận chúng ta tín ngưỡng 

tôn  giáo  nào  thì  nhất  định  phải  tôn  trọng  những  tôn  giáo  khác.   Trong  nhà 

Phật bất luận tu học theo  môn phái nào, nhất định cũng phải tôn trọng  môn 

phái khác; như vậy mới hiểu tự do một cách đúng đắn, mới thiệt có trí huệ. 

Lúc  vãng  sanh  cụ  bà  Hà  Ðông  nói  với  con  trai  và  dâu:  ‘Cả  đời  má 

không đòi hỏi các con việc gì hết, bây giờ trước lúc vãng sanh, má yêu cầu 

các con niệm vài câu Phật hiệu tiễn đưa má vãng sanh’.  Lúc vãng sanh, cụ 

thật sự  mở  một buổi  họp  vãng sanh,  mời tất cả thân bằng quyến thuộc đến 

dự,  sau  khi  cụ  dặn  dò  xong  xuôi,  cụ  vãng  sanh  một  cách  êm  đềm,  an  lành 

giữa tiếng niệm Phật của mọi người.  Cả nhà chứng kiến tận mắt bà cụ niệm 

Phật  vãng  sanh  nên  sau  này  cả  nhà  đều  niệm  Phật  hết.   Cách  bà  cụ  này  độ 

chúng  sanh  rất  đặc  biệt,  vô  cùng  cao  minh,  dùng  lời  nói  thì  không  ai  nghe 

nên cụ biểu diễn cho họ coi, cuối cùng có thể độ hết cả nhà. 

Việc cụ vãng sanh là một sự biểu diễn vô cùng ngoạn mục, phải có trí 

huệ  sâu  rộng  mới  làm  được.   Trên  thế  gian  này  chuyện  gì  cũng  có  thể  gạt, 

giả mạo, chỉ có chuyện này không thể nào giả mạo được.  Lúc tôi còn học ở 

Ðài Trung, lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam thường dùng chuyện này khích lệ chúng 

tôi,  dạy  chúng  tôi,  Tây  phương  Cực  Lạc  thế  giới  có  thật,  người  niệm  Phật 

đích thật là có thể vãng sanh. 

  

---o0o--- 

4. Y giáo phụng hành có thể tự tại vãng sanh 

Nửa  thế  kỷ  trở  lại  đây  tuy  chúng  ta  không  thể  đích  thân  nhìn  thấy 

người  ta  vãng  sanh  nhưng  những  chuyện  nghe  đến  thật  không  ít.   Tại  sao 

người ta có thể tự tại vãng sanh?  Ðây là việc mọi người đều muốn biết.  Ðặc 

biệt là những người đang sinh sống trong thời đại nhiều tai nhiều họa, tự tại 

vãng sanh đối với chúng ta vô cùng quan trọng, thiệt là một việc quan trọng 

nhất trong đời người.  Thiệt ra chỉ cần noi theo kinh luận, tu học đúng như lý 

như pháp, thì có thể làm được.  Ðặc biệt là kinh Vô Lượng Thọ, cổ đức nói 

kinh Vô  Lượng Thọ  là kinh số  một của Tịnh  Tông,  vì kinh  Vô  Lượng  Thọ 

giới thiệu hoàn cảnh ở Tây phương Cực Lạc thế giới đầy đủ nhất, giải thích 

phương pháp tu học tường tận nhất, nói quả báo sau khi vãng sanh viên mãn 

nhất.   Nếu  chúng  ta  chân  chánh  muốn  tự tại  vãng  sanh,  tu  học  từ  ba  tháng 

đến sáu tháng thì có thể thành công.  Cho  nên pháp  môn  này rất thù thắng, 

được hết thảy chư Phật tán thán, tuyên dương. 

Thiện  Ðạo  đại  sư  nói  những  gì  đức  Phật  dạy  thì  chúng  ta  phải  làm 

được  hoàn toàn,  những  gì đức Phật dạy chúng ta không được  làm  thì tuyệt 

đối đừng làm.  Nếu thiệt có thể hết lòng làm theo những lời dạy trong kinh 

Vô Lượng Thọ, làm hằng ngày, một ngày cũng không vi phạm, những công 

đức này tích lũy trong ba tháng thì bạn sẽ là thượng thiện nhân, sẽ nắm chắc 

sự vãng sanh tự tại.  Nếu có thể làm hết sáu tháng thì càng chắc chắn hơn. 

Cứ  tiếp  tục  làm  như  vậy,  bạn  muốn  chừng  nào  vãng  sanh  thì  lúc  đó  vãng 

sanh, đứng  vãng sanh,  ngồi  vãng sanh, tự  tại tùy theo  ý  muốn.  Ðây  là  một 

việc [quan trọng] hạng nhất trong đời người! 

Có  một số  người  vãng sanh  không được tự tại,  lúc  lâm chung còn  bị 

bịnh  khổ,  nguyên  nhân  là  vì  những  gì  đức  Phật  dạy  họ  làm  đều  không  thể 

làm  hết  hoàn  toàn;  những  gì  đức  Phật  dạy  họ  không  được  làm  thì  vi  phạm 

không ít, đây là nghiệp chướng.  Nhưng nhờ đời trước hay đời này cũng còn 

chút thiện căn, lúc lâm chung gặp được bạn tốt nhắc nhở, trợ niệm, thì cũng 

có thể vãng sanh. 

Người  ta  sống  trên  đời  này  mấy  chục  năm  ngắn  ngủi,  lúc  đến  mang 

hai  bàn  tay  không  thì  ra  đi  cũng  mang  theo  hai  bàn  tay  trắng.   Cổ  đức 

nói:  ‘Vạn  ban  tương  bất  khứ,  duy  hữu  nghiệp  tuỳ  thân’  (Muôn  thứ  không 

 đem  được,  chỉ  mỗi  nghiệp  theo  thân).   Tất  cả  mọi  vật  trên  thế  gian  này 

không có một vật gì có thể đem theo, những gì có thể đem theo được chỉ là 

những nghiệp mà mình đã tạo ra, việc này rất đáng sợ!  Tôi đọc đến việc này 

rởn da gà, có nhiều người đọc đến nhưng không hề gì, như vậy đúng là nội 

tâm đã chai đá hết trơn rồi.  Nếu thiệt có tri giác, đọc đến thiệt rất sợ thì làm 

sao dám tạo nghiệp? 

Chư  Phật,  Bồ  Tát  từ  bi,  có  lòng  thương  yêu  chân  thành,  chúng  ta 

không biết thân cận [học hỏi] mà còn xa lìa họ, đi kết bạn với những bạn xấu 

trong  thế  gian, đó  là sai  lầm  quá đỗi!   Bạn xấu tức  là  những  người  tạo  ngũ 

nghịch thập ác, không chịu nghe lời dạy của thánh hiền, không y giáo phụng 

hành.  Ðây  là  một sự  mất  mát  to  lớn đối  với  đời sống tu  học của chúng ta, 

chúng ta phải nhận thức rõ ràng. 

Nhất định phải hết lòng nỗ lực tu học, nắm chắc sanh mạng ngắn ngủi 

nhưng quý báu trong đời này, hoàn thành nhân duyên hiếm hoi từ vô lượng 

kiếp đến nay.  Niệm Phật thành Phật, đây là một chuyện lớn, người như vậy 

mới đáng gọi là người có chí khí, nếu nói theo nhà Phật thì thiệt đúng là đại 

anh  hùng,  đại  trượng  phu.   Hy  vọng  chúng  ta  cùng  nhau  gắng  sức,  khuyến 

khích  lẫn  nhau,  ngay  trong  đời  này  làm  cho  xong  công  việc  to  lớn  này, 

không uổng phí cuộc đời. 



 e.Giác ngộ -- Nhìn thấu -- Buông xả 

 (Giác ngộ -- Nhìn thấy rỗng toang --  buông xuống hết) 

  

---o0o--- 

1. Nhìn thấu mới buông xả được 

Thông  thường  hai  ngày  đầu  của  Phật  thất,  tâm  [của  người  tham  dự] 

còn  chưa  an  định,  công  phu  không  thể  nào  đắc  lực.   Ðến  ngày  thứ  bảy  vì 

Phật thất gần kết thúc, trong tâm lại phóng dật, buông lung trở lại nên cũng 

không  thể  đắc  lực.   Do  đó  niệm  Phật  trong  7  ngày,  thiệt  có  thể  đắc  lực  là 

trong ngày thứ năm và thứ sáu, đây là một hiện tượng rất bình thường. 

Nguyên  nhân  người  đời  nay  niệm  Phật  không  bằng  người  đời  xưa 

cũng  là  vì không thể ‘nhìn thấu, buông  xả’.  Chữ nhìn thấu  là trình  độ  hiểu 

rõ đối  với trạng thái sanh  hoạt  hiện thực; nếu chúng ta  không  hiểu rõ, ham 

mê luyến tiếc thế gian thì đương nhiên sẽ không buông xuống nổi.  Cho nên 

hơn phân nửa những người niệm Phật vãng sanh là người già bảy tám chục 

tuổi,  vì  họ  nhìn  thấy  nhiều,  từng  trải  nhiều,  biết  hết  thảy  những  việc  trong 

thế  gian đều  là  hư ảo không thật, bất  luận sinh sống trong cảnh thuận  hoặc 

nghịch,  trải  qua  một  thời  gian  dài  thì  sẽ  chán  chường,  sinh  sống  cảm  thấy 

chán ghét, không muốn ở lại thêm nữa, đến lúc này thì buông xuống hết, đây 

là một yếu tố rất quan trọng.  Nếu cảm thấy thế gian này còn rất đẹp đẽ, vẫn 

còn muốn sống thêm vài năm nữa, thậm chí muốn sống thêm vài chục năm, 

vài  trăm  năm  nữa,  họ  buông  xả,  buông  xuống  hết  không  nổi  thì  công  phu 

làm sao có thể đắc lực cho được!  Phật pháp nói đến chuyện giác ngộ tức là 

giác ngộ việc này. 

 Chú  thích:  Buông  xả  và  nhìn  thấu  là  hai  việc  bổ  sung  và  hỗ  trợ  lẫn 

nhau, nếu bạn có thể buông xả  một phần thì bạn sẽ nhìn rõ, nhìn thấu thêm 

một phần; nếu có thể nhìn thấu một phần thì bạn có thể buông xả thêm một 

phần.  Nói cách khác, Bồ Tát từ lúc sơ phát tâm đến lúc thành Phật đạo đều 

tức là công phu nhìn thấu, buông xả bổ sung và hỗ trợ lẫn nhau. 

Trong sáu Ba  La Mật,  Bát  nhã  Ba  La Mật là  nhìn thấu,  năm thứ còn 

lại đều là buông xả: 

Bố thí là buông xả tâm tham. 

Trì giới là buông xả ác niệm. 

Nhẫn nhục là buông xả tâm sân nhuế, đố kỵ 

Tinh tấn là buông xả giải đãi, làm biếng. 

Thiền định là buông xả tán loạn. 

Năm thứ này đều là buông xả, Bát nhã tức là minh bạch, rõ ràng.  Cho 

nên sáu Ba La Mật quy nạp lại tức là 4 chữ: ‘nhìn thấu, buông xả’. 



Trích  từ  “Thái  thượng  Cảm  ứng  thiên’,  tập  21,  8/6/1999  Trai 

đường Tịnh Tông Học Hội Tân Gia Ba) 

Trong  kinh  đức  Phật  dạy  chúng  ta  buông  xả  là  buông  xả  phiền  não, 

buông xả dục vọng, chứ không phải buông xả công việc làm.  Ngược lại còn 

phải nỗ lực hết lòng làm việc.  Nếu cả công việc làm cũng buông xuống thì 

đức Phật không cần phải giảng kinh thuyết pháp nữa. 

  

---o0o--- 

2. Hiểu rõ nhân quả không oán hận và hối hận. 

Mọi  người  đều  biết  chuyện  đời  vô  thường,  biết  chuyện  trong  đời 

không có  gì chẳng  là  nhân duyên quả báo  cả, nhưng  hiểu không được chắc 

thật,  không  cụ  thể.   Lúc  trước  lão  cư  sĩ  Ô  Dư  Khánh  đã  kể  lại  một  câu 

chuyện thật.  Vào thời kháng chiến [chống Nhật] bắt đầu, cụ ở Thượng Hải 

quen một thương gia, ông này làm ăn buôn bán rất thuận lợi, có một người 

con trai duy  nhất,  người con  này rất  nghịch  ngợm.   Một hôm  người con đi 

học mang theo 10 đồng trong túi, làm rớt tờ giấy 10 đồng này trên đường lộ, 

lúc đó có một người quen đi ngang nhìn thấy nên lượm lên rồi nói chơi với 

đứa bé: ‘Em  kêu  tôi  bằng  Bác  thì  tôi  trả  tiền  này cho em’.  Ðứa bé  này  trả 

lời: ‘Nếu ông kêu tôi bằng Bác thì tôi cho ông thêm 10 đồng nữa’.  Nghịch 

ngợm đến như vậy! 

Một hôm ông thương gia này ăn mừng sinh nhật và mời rất nhiều bạn 

bè đến nhà dự tiệc.  Hôm ấy ông đột nhiên nhìn thấy gương mặt của đứa bé 

này và vô cùng kinh ngạc, ngay lúc ấy liền tuyên bố với mọi người hiện diện 

ông  sẽ  giao  toàn  bộ  tài  sản  cho  đứa  bé.   Sau  này  ông  giải  thích  với  bạn  bè 

rằng toàn bộ tài sản của ông vốn là của một người Ðức; lúc trước chiến tranh 

ông  làm  việc cho  người Ðức  này, khi ông chủ  trở  về Ðức  nhờ ông quản  lý 

dùm công ty.  Một thời gian sau ông chủ này mất ở bên Ðức và không quay 

trở lại [Thượng Hải] nữa.  Hôm ăn sinh nhật ông đột nhiên nhìn thấy gương 

mặt của đứa bé hiện ra giống hệt như gương mặt của ông chủ người Ðức, từ 

đó ông  mới biết đứa bé  này chính  là ông  chủ  lúc trước  (người Ðức) trở  lại 

đầu thai nên ông lập tức trả lại toàn bộ tài sản.  Nhờ vậy mà quan hệ cha con 

mới có thể duy trì. 

Ðức Phật nói những người trong nhà như cha con, chồng vợ, anh em 

đều  có  quan  hệ  báo  ân,  báo  oán,  đòi  nợ,  hoặc  trả  nợ  nên  mới  ở  chung  một 

nhà.   Ðứa  bé  này  đến  là  để  đòi  nợ,  nhân  duyên  quả  báo  tơ  hào  chẳng  sai. 

Chúng ta hiểu rõ đạo lý này thì thử nghĩ nếu chúng ta có lỗi đối với người, 

hiếp đáp người, hãm hại người, nếu người này đầu thai đến nhà chúng ta thì 

trong tương lai nhất định sẽ làm cho nhà tan cửa nát.  Thế nên bất cứ ai trong 

thế  gian  đều  nhất  định  không  có  việc  bị  thiệt  thòi,  và  cũng  không  có  việc 

chiếm tiện nghi, lợi dụng người khác được. 

Thi  ân  cho  người,  giúp  đỡ  người  sẽ  nhận  được  báo  đền;  hiếp  đáp 

người,  dày  xéo  người,  sĩ  nhục  người,  hãm  hại  người  cũng  sẽ  có  báo  đền. 

Nếu  sự  báo  đền  này  chỉ  vừa  đúng  [không  hơn,  không  kém]  thì  cũng  còn 

được;  nhưng  sự  báo  đền  luôn  luôn  quá  đáng,  biến  thành  hận  thù  oan  oan 

tương  báo,  đời  đời  kiếp  kiếp  không  nhường  nhịn  lẫn  nhau,  oán  hận  không 

bao  giờ  chấm  dứt.   Chiến  tranh  giữa  quốc  gia  này  với  quốc  gia  khác  cũng 

như vậy.  Tuy dân chúng của hai nước không có oán thù gì với nhau, những 

người có oán thù chỉ  là thiểu số, nhưng  nếu  họ có quyền  lực thì sẽ liên  lụy 

đến rất nhiều người chịu tai họa, tổn hại đến tài sản và sanh mạng của nhiều 

người,  tai  hại  vô  cùng,  làm  sao  có  đạo  lý  không  đọa  địa  ngục  cho  được? 

Chúng  ta  hiểu  được  đạo  lý,  hiểu  rõ chân  tướng  sự  thật,  thì  mới  biết  không 

nên làm việc này. 

Thế  nên  lục  đạo  luân  hồi  chỉ  là  ân  ân  oán  oán  báo  đền  lẫn  nhau  mà 

thôi, chúng ta  hiểu  được thì sẽ buông  xả,  biết  được thế  gian  này không  vui 

chút  nào.   Chư  Phật,  Bồ  Tát  nhìn  thấy  được  rõ ràng,  chỉ  cho  chúng  ta  một 

con  đường  quang  minh,  rộng  lớn,  đây  tức  là  Ðại  thừa  Phật  pháp,  cõi  nước 

chư Phật ở thập phương.  Trong pháp Ðại thừa, [các Ngài] lại nói cho chúng 

ta  biết  một  pháp  môn  đặc  biệt,  trong  số  các  cõi  nước  chư  Phật  thì  cõi  Cực 

Lạc của đức Phật A Di Ðà là cõi nước thù thắng tốt đẹp nhất.  Không những 

đức Thích Ca Mâu Ni Phật giới thiệu cho chúng ta, trong bản dịch kinh A Di 

Ðà của đại sư Cưu Ma La Thập nói đến sáu phương Phật tán thán; bản dịch 

kinh A Di Ðà của Huyền Trang đại sư nói đến mười phương Phật tán thán. 

Kinh Vô Lượng Thọ cũng nói đến mười phương Phật tán thán.  Hết thảy chư 

Phật Như Lai đều khuyên chúng ta cầu sanh Tịnh Ðộ Di Ðà.  Chư Phật, Bồ 

Tát không gạt người, chúng ta đừng nên hoài nghi lời nói của chư Phật, Bồ 

Tát.   Từ  xưa  đến  nay  kinh  điển  được  trao  truyền  từ  đời  này  sang  đời  khác, 

đích thực là được phiên dịch từ tiếng Phạn ở Ấn Ðộ, có người phiên dịch, có 

nơi chốn phiên dịch, chứng thật những kinh điển này có thể tin được. 

Cả  đời  xưa  và  đời  nay  những  người  chiếu  theo  phương  pháp  này  tu 

hành được vãng sanh rất nhiều.  Chúng ta quan sát kỹ càng điều kiện của họ, 

nói  chung  so  với  chúng  ta  thì  không  khác  gì  mấy,  không  tốt  hơn  chúng  ta 

nhiều lắm.  Nhưng quan trọng nhất là họ có lòng tin vững chắc, nguyện vọng 

khẩn  thiết,  buông  xả  hết  thảy,  chắc  thật  niệm  Phật.   Họ  đã  làm  được  điểm 

này,  trên  phương  diện  này  chúng  ta  còn  rất  kém,  chúng  ta  phải  nỗ  lực  học 

tập theo họ. 



---o0o--- 

3. Dứt ác tu thiện làm lợi ích cho chúng sanh 

  Ðặc biệt là ở thời đại ngày nay, Thiên Chúa Giáo có lời dự đoán, năm 

1999  là  năm  thế  giới  tận  thế,  những  lời  này  làm  cho  người  ta  rất  lo  lắng, 

kinh sợ.  Lời dự đoán nói nếu người ta tiếp tục tạo ác không ngừng, tai nạn 

này có thể trở thành sự thật; nếu có thể đoạn ác tu thiện, hồi tâm chuyển ý, 

tai nạn này có thể hóa giải.  Câu nói này vô cùng linh động, chẳng cứng rắn 

(chẳng phải thay đổi không được), và nói rõ quan hệ vẫn nằm trong tay của 

con  người.   Tình  hình  có  thể  hóa  giải  nghĩa  là  tai  nạn  có  thể  giảm  bớt,  trì 

hoãn đến sau  này.  Cách nói  này  hợp tình, hợp  lý, hợp pháp, có thể biết  họ 

cũng có trí huệ rất cao.  Ðoạn ác tu thiện là việc rất nên làm, [chúng ta] làm 

không phải là vì muốn tránh tai nạn; không có tai nạn thì cũng phải đoạn ác 

tu thiện. 

Ðoạn ác tu thiện phải bắt đầu từ trong tâm.  Tâm của chư Phật, Bồ Tát 

là tâm thuần thiện, tâm làm lợi ích cho tất cả chúng sanh mà không vì lợi ích 

cho cá nhân mình.  Theo sự quan sát của tôi, Tân Gia Ba ít nhất có mười vị 

Bồ Tát, thiệt đúng với câu: ‘chư thượng thiện nhân câu hội nhất xứ’.  Họ có 

tâm  chân  thành,  tâm  thanh  tịnh,  tâm  bình  đẳng,  tâm  từ  bi,  niệm  niệm  vì 

chánh pháp tồn tại lâu dài, vì lợi ích cho tất cả chúng sanh, làm nên sự cống 

hiến  to  tát.   Ðời  sống  của  họ  tương  ứng  với  Lục  Ðộ  Ba  La  Mật,  đây  là  Bồ 

Tát trụ thế, hóa thân của Bồ Tát.  Tuy vai trò của họ không giống nhau, đúng 

như  kinh  điển  nói  ‘cần  dùng  vai  trò  gì  để  độ  thì  hiện  thân  đó,  cần  dùng 

phương  pháp  gì  để  làm  lợi  ích  cho  chúng  sanh  thì  họ  dùng  phương  pháp 

đó’.   Tất  cả  hành  động  của  họ  đều  giữ  tâm  của  Bồ  Tát,  hành  theo  Bồ  Tát 

Ðạo. 

Hy vọng [đồng tu ở] Dallas cũng tổ chức phái đoàn đến đó tham học, 

học hỏi tinh thần và phương pháp của họ, và cũng hy vọng đạo tràng Dallas 

này có thể biến thành trung tâm Tịnh Tông ở Mỹ.  Chúng ta truyền bá Tịnh 

Tông đến tất cả địa phương có duyên trên thế giới, đây là lời nói trong nhà 

Phật: ‘ Trong nhà Phật không xả bỏ một người nào cả’.  Chúng ta cũng phải 

có hoằng nguyện to lớn của chư Phật, Bồ Tát, toàn tâm toàn lực giúp đỡ các 

vị  đồng  tu  ở  mọi  nơi.   Xin  chúc  phúc  cho  chư  vị  trong  Phật  thất  được  đạo 

nghiệp tăng trưởng, tín nguyện thành tựu, Phật thất kỳ này sẽ thâu thập được 

hiệu quả tốt đẹp. 

   

---o0o--- 

 f.  Giữ gìn công phu 

   

1. Khắc phục dục vọng giữ gìn công phu 

Trong quá trình tu học đa số người học Phật đều gặp phải một vấn đề, 

đó  là  trong  tâm  có  thể  giữ  được  thanh  tịnh  lúc  niệm  Phật  trong  Niệm  Phật 

Ðường,  nhưng  vừa  trở  về  nhà,  về  chỗ  làm  việc  thì  không  thể  nào  giữ  gìn 

công phu được.  Nếu chúng ta hy vọng  trong đời này có thể tu học thành tựu 

thì  đây  cũng  là  một  vấn  đề  to  lớn,  cấp  bách,  cần  phải  giải  quyết  nhanh 

chóng.   Không  thể  giữ  gìn  công  phu  có  hai  yếu  tố:  thứ  nhất,  phiền  não  tập 

khí  từ  vô  lượng  kiếp  đến  nay  quá  nặng,  không  có  năng  lực  khắc  phục;  thứ 

nhì, tâm sanh tử không thiết tha.  Tại sao tâm sanh tử không thiết tha?  Ðối 

với thế gian này nhận thức chưa rõ ràng, không biết thế gian này là hư ảo. 

Kinh  Kim  Cang  dạy  ‘Hễ  những  gì  có   tướng  đều  là   hư  vọng’   ‘Tất  cả  các 

 pháp hữu vi như mộng huyễn, bọt, ảnh’.   Trong kinh nói chân tướng sự thật, 

chúng ta gặp mặt trên mạng lưới internet càng dễ thể hội điều này.  Chúng ta 

nói  chuyện  với  nhau  mặt  đối  mặt  trên  màn  ảnh  [máy  vi  tính],  chuyện  này 

cũng  là  mộng  huyễn  bọt  ảnh,  và  cũng  là  một  thứ  hư  vọng,  nếu  có  thể  từ 

phương  diện  này  mà  thể  hội  thì  đã  giác  ngộ  rồi,  sau  đó  mới  biết  cho  dù 

chúng ta đối diện với nhau thì cũng hư vọng, không chắc thật. 

Những  gì chắc thật có  hay không?  Có,  nhưng chúng ta không  nhìn 

thấy.  Lúc nào mới nhìn thấy?  Buông xuống tất cả những vọng tưởng, phân 

biệt, chấp trước, xả bỏ hết đến mức ‘nhất tâm bất loạn’ thì có thể nhìn thấy 

sự thật.  Chỉ cần chúng ta đạt được nhất tâm bất loạn, cảnh giới chân thật tự 

nhiên sẽ hiện ra, đây gọi là ‘Nhất Chân pháp giới’ trong Phật pháp. 

Nhưng  cho  dù  công  phu  tu  học  của  mình  có  tốt  hơn  nữa,  định  công 

sâu  hơn,  chỉ  cần  trong  tâm  còn  giữ  một  cái  ‘Nhất  Chân  pháp  giới’  thì  sẽ 

không  thấy  Nhất  Chân  pháp  giới.   Công  phu  đến  mức  Tứ  Thiền  Bát  Ðịnh 

vẫn  chưa  thấy  được  Nhất  Chân  pháp  giới  vì  tuy  đè  phục  được  phiền  não, 

nhưng  vọng  tưởng  phân  biệt  chưa  đè  phục.   Ðến  mức  Ðịnh  Thứ  Chín,  ra 

khỏi lục đạo luân hồi, ra khỏi tam giới, sanh đến Tứ Thánh pháp giới: Thanh 

Văn,  Duyên  Giác,  Bồ  Tát,  Phật  (Phật  trong  thập  pháp  giới  là  Tạng  Giáo 

Phật,  Thông  Giáo  Phật  trong  Tông  Thiên  Thai)  thì  cũng  chưa  thấy  được 

tướng chân thật,  nguyên  nhân  là  vì chưa đoạn dứt  vọng tưởng, chấp trước. 

Cần phải nỗ lực thêm nữa, dùng định huệ đoạn dứt phân biệt (Trần Sa phiền 

não), phá thêm  một phần  vô  minh (tức  là vọng  tưởng) đến  mức  này  mới  ra 

khỏi thập pháp giới, thấy được tướng chân thật, mới thực sự tương ứng với 

cảnh giới của quả địa chư Phật Như Lai.  Phải mất bao nhiêu công phu mới 

đến mức này?  Ngày nay một chút định lực chúng ta cũng không có! 

Thí  dụ  [hằng  ngày]  phòng  ăn  ở  Cư  Sĩ  Lâm  có  gần  20  món  ăn,  quá 

nhiều món ăn để trước mặt như vậy là một sự cám dỗ, chỉ thử mỗi món một 

chút thôi thì cũng no quá chừng.  Người niệm Phật càng ngày ăn càng  mập 

thêm  thì  không  phải  là  một  chuyện  tốt,  chúng  ta  phải  tự  khắc  phục  mình, 

trong nhiều món đồ ăn này chỉ gắp ba bốn món thì thôi.  Trong việc ăn uống 

phải  biết  chế  ngự,  ăn  cho  điều  độ  thì  mới  có  thể  giữ  thân  tâm  khỏe  mạnh; 

không chế ngự nổi thì thân tâm sẽ không khỏe  mạnh.  Nếu ăn đến mập béo 

ra thì thân thể sẽ không khỏe mạnh; nhìn thấy những món ăn này rất dễ tăng 

trưởng  tâm  tham,  lại  tạo  nên  tâm  lý  không  khang  kiện.   Tu  hành  là  phải  tu 

trong những sự việc này. 

Cho nên trong tất cả hoàn cảnh phải biết khắc phục được vọng tưởng 

của mình, chế ngự phân biệt, chấp trước của mình, hết thảy [những việc này] 

đều là Phật pháp.  Nếu có thể khắc phục, chế ngự được mình thì mới có thể 

bảo  trì  [giữ  gìn]  được  công  phu;  nếu  không  thể  khắc  phục  được  mình,  thì 

không thể bảo trì công phu.  Những đại đức thời xưa biết được tập tánh của 

phàm phu rất nặng, khắc phục mình rất khó, nên mới chủ trương, đề xướng 

‘Y chúng kháo chúng’ (Nương dựa vào, noi theo đám đông), mới tụ hợp lại 

tu tập chung với nhau, đốc thúc, cảnh tỉnh, khích lệ lẫn nhau, dụng ý là ở chỗ 

này. 



---o0o--- 

2. Nương nhờ vào chúng (đoàn thể) xả thế duyên 

Ðạo tràng tu tập chung với nhau cần phải có đầy đủ nhân duyên, trong 

đó quan  trọng  nhất  là duyên phận,  là phải  nhờ  vào  người  xuất  gia dẫn  đầu; 

người  xuất  gia  càng  nhiều,  lòng  tin  của  những  người  đồng  tu  sẽ  càng  tăng 

trưởng.  Vì vậy nên người xuất gia phải phát lòng từ bi, không nệ khó nhọc, 

lãnh  chúng  trong  Niệm  Phật  Ðường.   Ðạo  tràng  có  càng  nhiều  người  xuất 

gia càng tốt, đây là sự thù thắng trang nghiêm chân chánh của đạo tràng. 

Cho  nên  huân  tập  ở  Niệm  Phật  Ðường  trong  một  thời  gian  dài,  hy 

vọng là có thể bảo trì được công phu, bất kỳ ở nơi chốn nào, trong gia đình, 

sở làm đều có thể giữ gìn tâm thanh tịnh, niệm Phật như thế mới gọi là đạt 

được mục đích. 

Ngày nay số người ở Niệm Phật Ðường tại Cư Sĩ Lâm càng ngày càng 

nhiều,  xây  dựng  và  đẩy  mạnh  phong  trào  niệm  Phật.   Những  người  đến  đó 

niệm Phật rất đông, đến  mãi không ngớt, càng ngày càng nhiều.  Chúng tôi 

hy vọng xây dựng một đạo tràng ‘giải hành tương ứng’, mỗi ngày giảng kinh 

không  gián  đoạn,  niệm  Phật  không  gián  đoạn,  làm  gương  cho  đạo  tràng  ở 

những nơi khác.  Thích hợp nhất cho những vị đồng tu đã về hưu, họ buông 

xuống công việc làm ăn, ở đó trường kỳ tham gia niệm Phật.  Những người 

trong gia đình vẫn còn đang đi làm thì lợi dụng thời gian rảnh rỗi đến Niệm 

Phật Ðường để niệm Phật.  Thế nên hiện nay khí phần  (không khí hoàn cảnh 

 tu học) ở Niệm Phật Ðường vô cùng tốt đẹp, vô cùng thù thắng.  Và cũng vì 

khí phần tốt đẹp như vậy nên rất nhiều vị đồng tu vui vẻ đi đến, đến rồi đều 

không  muốn đi  về.  Nếu có thể trụ ở đạo tràng  như thế  này trong  vòng  nửa 

năm, một năm, ba năm thì không thể nào không thành tựu được. 

Trong ‘Tịnh Ðộ Thánh Hiền Lục’, ‘Vãng Sanh Truyện’ chúng ta thấy 

rất  nhiều  Bồ Tát vãng sanh bất thoái, thời gian  niệm  Phật phần  nhiều  là ba 

năm.   Do  đó  có  thể  biết  trong  vòng  3  năm  thì  có  thể  thành  tựu.   Nhưng 

không thể nói họ niệm Phật hết ba năm thì thọ mạng đều hết, mà vì công phu 

thành  thục  nên  mới  tự  tại  vãng  sanh.   Hễ  những  người  có  công  phu  thành 

thục  nếu  không  vãng  sanh  mà  còn  lưu  lại  trên  thế  gian  này  chỉ  có  một 

nguyên nhân duy nhất là để độ chúng sanh.  Vẫn còn một số chúng sanh có 

duyên  với  họ,  họ  có  thể  giúp  đỡ  cho  nên  lưu  lại  thêm  một  thời  gian  nữa. 

Nếu  không  có  duyên  phần  đối  với  những  người  ở  đó  thì  tại  sao  không  đi 

sớm hơn?  Mỗi ngày chúng ta đều mong mỏi, trông về Tây phương Cực Lạc 

thế giới, mỗi ngày tưởng niệm đức Phật A Di Ðà, có thể gặp Ngài sớm hơn 

thì tốt biết mấy, tại sao cơ duyên đến lại phải kéo thêm vài ngày?  Chúng ta 

muốn đi nhưng đi không được, nếu có năng lực thì đã đi sớm mất rồi. 

Chúng ta bình tĩnh suy nghĩ, quan sát người trên thế gian này ai cũng 

khổ.   Chúng  ta  cảm  thấy  sanh  hoạt,  việc  làm  của  mình  quá  khổ,  thật  ra 

những người làm sự nghiệp to lớn còn khổ hơn chúng ta.  Gần đây tôi xem 

cuồn phim ‘Chiến tranh lạnh bắt đầu và chấm dứt’, nói về những người lãnh 

đạo quốc gia trong nửa thế kỷ vừa qua, mỗi ngày đều phải đề phòng không 

cho tai họa bộc phát, đặc biệt là những tai nạn do con người gây ra, làm thế 

nào tìm mọi cách để tiêu trừ [tai nạn].  Họ bận tâm, lo lắng quá nhiều, cuộc 

sống  khổ  quá  đi  thôi.   Sau  khi  tôi  coi  xong  mới  biết  muốn  làm  một  người 

lãnh đạo quốc gia, đoàn thể thiệt là không đơn giản chút nào. 

Thiệt  ra  đời  sống  của  những  người  lãnh  đạo  có  địa  vị  cao,  những 

người làm ăn buôn bán giàu có không sung sướng chi cả.  Nếu bạn đã nhìn 

thấy  rõ ràng,  minh bạch thì  mới biết đời sống của  họ còn sánh không bằng 

đời sống của một người ăn xin.  Người đi xin ăn khi nào bụng đói thì đi xin 

ăn, ăn no rồi thì hết chuyện, tùy tiện tìm một chỗ để ngủ, không có bồn chồn 

lo lắng, [họ] thảnh thơi tự tại biết bao!  Chuyện đau khổ nhất của con người 

là chuyện bận tâm quá nhiều, lo lắng quá nhiều, vướng bận quá nhiều, ngày 

tháng đích thật  không thoải  mái  tí  nào.  Nếu  họ có  thể  học Phật thì thiệt  là 

phước báo to lớn! 

Lúc trước tôi có khuyên đại chúng, gắng sức làm việc kiếm tiền trong 

một  năm  để  có  đủ  tiền  chi  tiêu  cho  đời  sống  thì  nghỉ  không  làm  việc  hai 

năm, chuyên tâm hết lòng niệm Phật; đây là người có trí huệ, có đại phước 

báo.  Sau hai năm tiền xài hết thì đi kiếm công việc trở lại.  Nếu bạn hỏi tìm 

công việc làm không dễ, đến lúc đó có thể tìm được hay không?  Nhất định 

sẽ  tìm  được.   Tại  sao  vậy?   Chư  Phật,  Bồ  Tát  gia  trì  cho  bạn,  bạn  nên  tin 

tưởng chư Phật, Bồ Tát.  Ở thế gian này nhờ vả người ta không được, nhờ vả 

Phật,  Bồ  Tát  nhất  định  có  thể  được.   Nhưng  bạn  phải  có  lòng  tin  tuyệt  đối 

với chư Phật, Bồ Tát, tu học đúng như lý và làm đúng như lời dạy, làm sao 

không  thành  tựu  được  cơ  chứ!   Ðây  cũng  là  một  phương  pháp  bảo  trì  tâm 

thanh tịnh. 

Nói tóm lại nguyên tắc quan trọng nhất để giữ tâm thanh tịnh là: 

Thứ  nhất  phải  có  lòng  tin  vững  chắc  muốn  rời  khỏi  Sa  Bà,  cầu 

sanh Tịnh Ðộ, đây là chân tâm.  

Thứ  nhì  tuyệt  đối  đừng  bị  thế  gian  cám  dỗ,  có  thể  buông  xuống, 

buông xả hết thảy pháp thế gian và xuất thế gian.   Trong tất cả pháp thế 

gian  và  xuất thế  gian chỉ  lựa chọn  một pháp  mà  mình cần, tuyệt đối không 

chọn quá nhiều, có câu rằng ‘biết đủ thì thường vui’.  Tâm của bạn sẽ định, 

sẽ thanh tịnh; mới có thể bảo trì tâm thanh tịnh trong thời gian dài mà không 

mất.  Ðiểm này vô cùng quan trọng.  Những người tu hành thời xưa có thành 

tựu đều là nhờ yếu tố này.  Có thể khắc phục dục vọng của mình, khắc phục 

vọng  tưởng  của  mình,  thiệt  có  thể  làm  đến  mức  nói  trong  kinh  Kim 

Cang:  ‘Bất thủ ư tướng, như như bất động’ (Không chấp vào tướng, như như 

 chẳng động).  Trong đời sống chỉ lấy những gì mình cần dùng là đủ, như vậy 

mới không bị cám dỗ, mới giữ được tâm thanh tịnh. 

  

---o0o--- 

 g. Buông xả tâm muốn khống chế và tâm muốn chiếm lấy 

1. Dưỡng tâm còn quan trọng hơn dưỡng thân 

Người xưa dạy chúng ta: ‘Buổi sáng phải ăn cho tốt, buổi trưa phải ăn 

cho  no, buổi tối phải ăn  ít’.  Ðây là đạo dưỡng sinh  và cũng  là  một  nguyên 

tắc  của  sự  hấp  thụ  dinh  dưỡng.   Chân  chánh  biết  đạo  dưỡng  sinh  nói  theo 

nhà Phật thì phải biết ‘dưỡng tâm’, vì tâm có thể sanh ra rất nhiều pháp, tâm 

là pháp năng sanh, thân là pháp sở sanh, cho nên tâm thanh tịnh thì thân sẽ 

thanh tịnh; thân tâm thanh tịnh thì hoàn cảnh bên ngoài sẽ thanh tịnh, đây là 

một  đạo  lý  nhất  định.   Nhưng  rất  ít  người  trong  thế  gian  hiểu  được  đạo  lý 

này, vẫn ráng sức tìm cầu để bù đắp dinh dưỡng từ bên ngoài. 

Người tu hành chân chánh đối với dinh dưỡng cho thân thể không tìm 

cầu  ở  bên  ngoài  mà  hoàn  toàn  hướng  về  bên  trong.   Trong  kinh  nói  người 

trên cõi Sắc giới trở lên dùng ‘thiền duyệt’ làm thức ăn, thiền duyệt là từ tự 

tánh lưu xuất, không phải cầu được từ bên ngoài.  Cho nên đức Phật nói năm 

thứ  ‘tiền  tài,  sắc  đẹp,  danh  tiếng,  ăn  uống,  ngủ  nghỉ’  đều  có  thể  bỏ  được. 

Năm thứ này được gọi là ‘ngũ cái’  (năm thứ che đậy), nó che phủ tâm tánh, 

trí huệ, đức năng của chúng ta, làm cho trí huệ, đức năng của chúng ta không 

thể  hiện  tiền.   Năm  thứ  này  là  dục  vọng,  nếu  sanh  tâm  tham  đắm  năm  thứ 

này  thì phiền  não chỉ  gia tăng  mà không  giảm  bớt,  làm sao đoạn dứt phiền 

não được? 

Ðức Phật dạy đệ tử nhất định đừng phân biệt, chấp trước đối với thức 

ăn.  Ngày xưa lúc đức Phật còn tại thế đi khất thực, người ta cho gì ăn nấy, 

vả  lại  chỉ  cho  phép  đi  khất  thực  bảy  nhà,  nếu  7  nhà  này  cho  không  đủ  hay 

không  cho  thì  phải  đi  về  tu  thiền  định.   Cách  làm  này  là  để  giúp  chúng  ta 

khắc phục dục vọng, tâm tham, và phiền não; chúng ta phải hiểu đạo lý này. 

Vì  chúng  ta  có  thân  thể  cho  nên  phải  [ăn  uống  để]  hấp  thụ  dinh 

dưỡng,  không  thể  không  duy  trì  sự  khoẻ  mạnh  của  thân  thể.   Nếu  thân  thể 

không  khoẻ  mạnh,  phải  nhờ  người  khác  săn  sóc,  cư  ngụ  trong  đạo  tràng 

cũng phải làm nhọc thường trú, như vậy không tốt.  Nhưng phải hiểu đạo lý 

khoẻ mạnh nằm trong tâm thanh tịnh.  Ðối với mình tuyệt đối phải giữ tâm 

cho được thanh tịnh, thanh tịnh vô vi; đối với người, với sự, với vật cần phải 

có tâm đại từ đại bi,  vô sở bất vi  (không từ khước làm bất cứ thứ gì), được 

vậy chúng ta mới có thể dùng hành động để phục vụ đại chúng, giúp đỡ đại 

chúng.   Ðây  đều  là  lời  thánh  nhân  thế  gian  và  xuất  thế  gian  chỉ  dạy  cho 

chúng ta. 



---o0o--- 

2. Năng và Sở đều là không, bất khả đắc (đều không thể được) 

Nhưng  ái  tâm  (tâm  thương  mến)  là  nghĩa  vụ,  nhất  định  không  được 

chiếm lấy.  Cho dù rất thương mến con cái và người thân của mình, tâm này 

của  phàm  phu  cũng  không  thể  gọi  là  từ  bi,  vì  nó  có  chứa  đựng  tâm  niệm 

khống  chế,  chiếm  lấy  ở  trong.   Mỗi  [khi  khởi  lên  một]  tâm  niệm  [gì]  đều 

muốn điều khiển, khống chế, chiếm  lấy tất cả người, sự, và  vật, như vậy  là 

sai  lầm.   Sai  ở  chỗ  nào?   Ðức  Phật  dạy  chúng  ta:  ‘năng  sở  giai không,  liễu 

 bất  khả  đắc’  (năng  và  sở  đều  là  không,  trọn  chẳng  thể  lấy  được,  có 

 được).  Trong 600 quyển kinh  Bát Nhã, ba chữ ‘bất khả đắc’  (không thể lấy 

 được, có được) đã lập đi lập lại trên ngàn lần, đó là muốn cho chúng ta ghi 

nhớ kỹ càng ‘bất khả đắc’ là chân tướng sự thật, nếu cứ tưởng tất cả có năng 

đắc, có sở đắc (có cái năng được, có cái để mình lấy được), đó đều là ngu si, 

vô minh. 

Nếu  hiểu  thấu  tất  cả  pháp  đều  không  thể  có  được,  năng  và  sở  đều 

không thể đạt được thì bạn sẽ giải thoát.  Dùng  danh từ  hiện  nay để  nói thì 

‘giải thoát’ tức là tâm lý không có ràng buộc, lo lắng, bận bịu, tâm của bạn 

được tự tại, buông xuống hết thảy vọng tưởng, phân biệt, chấp trước.  Lý do 

mọi việc gì chúng ta cũng buông xuống không được chính là vì ngu si chưa 

bị  phá  trừ,  vẫn  còn  cho  là  ‘có  năng  đắc,  có  sở  đắc’,  trong  tâm  còn  bị  ràng 

buộc, còn  lo âu cho  nên sinh sống rất khổ sở, công phu tu  học cũng không 

đắc lực. 

Chư Phật Như lai ứng hoá trong thế gian, tất cả những việc làm, hành 

động  đều  là  ‘Phật  sự  trong  mộng,  đạo  tràng  như  bóng  trăng  dưới  nước’. 

Ðạo  tràng  được  xây  dựng  càng  lớn,  càng  huy  hoàng,  người  giác  ngộ  đều 

xem là hoa trong gương, ánh trăng dưới nước, không có chút gì chấp trước, 

keo  tham,  như  vậy  mới  được  đại  tự  tại,  đó  mới  là  sự  hưởng  thọ  cao  độ. 

Trong sanh hoạt đối với tất cả người và vật nếu có những sự thọ dụng, tuyệt 

đối không được khống chế, đừng có tâm niệm chiếm lấy, như vậy mới sống 

một đời sống của Phật, Bồ Tát; sự khác biệt của phàm phu và Phật, Bồ Tát là 

ở  chỗ  này.   Phàm  phu  thì  mỗi  tâm  niệm  đều  muốn  khống  chế,  điều  khiển 

người khác, mỗi tâm niệm đều muốn chiếm lấy tất cả, cho nên trong tâm cứ 

lo được, lo mất, âu lo phiền não vĩnh viễn không dứt, sống trong những ngày 

tháng như vậy rất khổ sở. 

Còn  chư  Phật,  Bồ  Tát  đại  từ  đại  bi  nhất  định  viên  mãn  hàm  nhiếp 

‘chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác’.  Bất cứ một điều trong 5 chữ 

này đều chứa đựng 4 điều kia, như vậy mới là  ‘một là tất cả, tất cả là một’.   

Nếu tâm từ bi không thanh tịnh, không bình  đẳng thì  là  một  trong bốn  loại 

‘ái  duyên  từ bi’  nói  trong  Phật  pháp.   Ðây  là  từ bi  của  phàm  phu,  vẫn  còn 

khống  chế,  chiếm  lấy,  không  có  bỏ  hết  tất  cả  yêu  cầu,  đòi  hỏi,  đây  không 

phải là đại từ đại bi.  ‘Ái duyên từ bi’ hướng lên trên là ‘chúng sanh duyên 

từ bi’, ‘pháp duyên từ bi’, lên nữa là ‘vô duyên từ bi’, đại từ đại bi tức là ‘vô 

duyên  từ  bi’.   Vô  duyên  tức  là  không  điều  kiện,  không  yêu  cầu  đòi  hỏi, 

không có chiếm lấy, không có khống chế, đó là đại từ đại bi của chư Phật và 

Pháp Thân Ðại Sĩ.  ‘Vô duyên từ bi’ có đầy đủ chân thành, thanh tịnh, bình 

đẳng, chánh giác.  Nếu chúng ta dùng tâm này để xử sự, đối đãi  với người, 

tiếp xúc với sự vật, thế thì trong lúc xử sự, đối người, tiếp vật đã chứng quả 

rồi.   Giống  như  ‘nhập  đại  giải  thoát  môn’  (vào  cửa  giải  thoát  to  lớn)  nói 

trong kinh Hoa Nghiêm, thế thì thành Phật rồi.  Chữ đại ở đây cũng có nghĩa 

là Ðại thừa, cửa giải thoát nhỏ là A La Hán, bậc thánh của Tiểu Thừa. 



---o0o--- 

3. Ðọc kinh nghe pháp 

Chúng ta là phàm phu, nghiệp chướng, tập khí, phiền não vô cùng sâu 

nặng, rất khó đoạn dứt, chỉ có dùng phương pháp giác ngộ mới có thể đoạn 

dứt.   Vì  vậy  cho  nên  đọc  kinh,  nghe  pháp  vô  cùng  quan  trọng,  một  ngày 

cũng không thể gián đoạn.  Chúng ta không phải là người có thượng căn, lợi 

trí  (trí óc lanh lợi bén nhạy), không thể chỉ lắng nghe, học tập trong một thời 

gian ngắn mà có thể khai ngộ.  Người trung và hạ căn muốn đạt được ích lợi 

ngay  trong  một  đời,  chỉ  có  phương  pháp  duy  nhất  là  đọc  kinh,  nghe  pháp, 

huân  tu  trong  thời  gian  dài  mới  có  thể  khế  nhập  vào  cảnh  giới  ‘nhập  Phật 

pháp’  nói  trong kinh  Hoa Nghiêm.  Nhập  Phật pháp tức  là  giác  ngộ, đây  là 

đạt được lợi ích chân thật. 



---o0o--- 

4. Quản [lý] sự [việc] phải giữ giới luật thanh tịnh 

Tôi là một người phàm, là người căn tánh trung hạ, hôm nay có được 

chút đỉnh  thành tựu  này, có  được chút đỉnh  trí  huệ  này đều  là do đọc  kinh, 

giảng kinh hằng ngày trong suốt bốn mươi mấy năm qua.  Có một số đại đức 

cũng giảng kinh nhưng ngoài việc giảng kinh ra họ còn phải quản sự (quản 

lý sự việc); quản sự phải lo lắng, bận tâm, ít nhiều cũng gây ra chướng ngại 

cho  mình.   Duyên  phần  của  tôi  trong  đời  này  rất  thù  thắng,  cả  đời  ‘không 

quản  lý  người, không quản  lý sự  việc, không quản  lý tiền bạc’, cho  nên sự 

việc trong thế tục đối với tôi không gây chướng ngại, mới có được chút đỉnh 

thành tựu này, đây cũng là việc tôi hiện thân thuyết pháp làm gương cho mọi 

người. 

Người  như thế  nào  có  thể  quản  lý  sự  việc?   Phải  có  tâm  thanh  tịnh. 

Cho  nên  ngày  xưa  những  vị quản sự trong chùa chiền, tòng  lâm đều  là chư 

Phật,  Bồ  Tát  ứng  hóa  tái  lai.   Chúng  ta  không  phải  thánh  nhân  ứng  hóa, 

chúng ta đích thực là phàm phu [chánh cống].  Nếu phàm phu chánh cống đi 

làm việc tức là xả kỷ vị nhân  (hy sinh mình để phục vụ cho người khác) thế 

thì cũng đáng được ngưỡng mộ, kính phục.  Tuy hy sinh định huệ của mình 

để  phục  vụ  đại  chúng,  nhưng  nhất  định  phải  giữ  giới  cho  được  thanh  tịnh, 

đây mới là tu phước báo chân chánh.  [Giữ] giới thanh tịnh tức là chăm sóc 

phục vụ cho đại chúng đúng như lý, như pháp, không có tâm riêng tư, dùng 

tâm chân thành,  lo  lắng, chăm sóc,  giúp  đỡ hết  thảy đại chúng tu  học đàng 

hoàng. 

Hàn Quán  Trưởng  là  hạng  người  này, bà  không phải  là  Phật,  Bồ  Tát 

hóa  thân đến, bà sáng  lập  xây dựng đạo  tràng, thành tựu cho đại chúng, có 

ân đức rất lớn đối với chúng ta.  Chúng ta báo đáp cho bà được thể hiện [một 

cách trọn vẹn] lúc bà lâm chung, chúng ta tiễn đưa bà vãng sanh, đây là báo 

ân  một cách trọn  vẹn,  lớn  lao.  Nhưng duyên  như vầy rất khó được, không 

phải người nào cũng có duyên phần tốt như vậy, cơ hội tốt như vậy.  Nếu bà 

không  vãng  sanh  được  thì  đời  sau  sẽ  hưởng  phước  báo  to  lớn,  làm  quốc 

vương đại thần, trưởng giả cự phú.  Nhưng phước báo ở thế gian cho dù làm 

đến  Ðại  Phạm  Thiên  Vương,  Ma  Hê  Thủ  La  Thiên  Vương  thì  vẫn  còn  ở 

trong vòng lục đạo luân hồi, thoát không khỏi tam giới, cho nên phước báo 

như vậy chẳng rốt  ráo viên mãn.  Ngày nay chúng ta hiểu rõ ràng minh bạch 

thì  chỉ  có  vãng  sanh  bất  thoái  thành  Phật  mới  là  chân  thực  [rốt  ráo,  viên 

mãn]. 



---o0o--- 

5. Buông xả khống chế, chiếm lấy, yêu cầu (đòi hỏi) 

Tu học tức là học làm thế nào sống qua ngày, biết làm thế nào đối với 

mình, đối  với  người.  Ðối  với  mình tuyệt đối phải thanh tịnh, từ bi, chuyên 

tu chuyên hoằng; đối với người nhất định phải chân thành, thanh tịnh, từ bi, 

phải làm được vô duyên [từ bi], không có điều kiện.  Nhất định đừng có tâm 

niệm  khống  chế  [bắt  buộc  người  ta  luôn  luôn  phải  làm  theo  ý  của  mình], 

đừng giữ tâm niệm chiếm lấy đối với tất cả mọi người, mọi sự, mọi vật, phải 

buông bỏ hết tất cả yêu cầu, đòi hỏi, đây là trí huệ, đây là công đức, sánh với 

phước  đức  còn  thù  thắng  hơn  nhiều.   Hy  vọng  mọi  người  đều  khích  lệ 

khuyến tấn lẫn nhau, y giáo phụng hành. 



---o0o--- 

Truyền Tâm Pháp Yếu 

           Những lời dạy khẩn thiết của lão hòa thượng Tịnh Không 

 Cư Sĩ Nhận Chân chỉnh lý 

---o0o--- 

Mục Lục 

A.    Chân tướng của Ðạo.  Thập đức: 

Chân thành, Thanh tịnh, Bình đẳng, Chánh giác, Từ bi 

Nhìn thấu, Buông xả, Tự Tại, Tùy duyên, Niệm Phật 

B.    Lựa chọn pháp phải: Tinh Ðáng, Khế cơ, Khế lý 

C.   Tâm Môn  

1.  Chân thành 

2.  Có thể xả, chịu buông xuống thì sẽ thoát ra khỏi luân hồi 

3.   Căn  bản  của  thành  đạo  –  chân  thành,  không  dối  mình,  không  có 

chuyện gì sợ cho người biết 

4.   Cực  Lạc,  Hoa  Tạng,  vô  lượng  trang  nghiêm,  người  người  đều  có 

đầy đủ 

5.     Tâm thanh tịnh là chân thành 

6.     Tâm bình đẳng là chân thành 

7.     Thanh tịnh, Bình đẳng, Giác là Tam Bảo, là mục tiêu của tam tự 

quy y. 

8.     Trong Thanh tịnh, Bình đẳng, Chánh giác tự khởi tâm đại từ bi 

---o0o--- 

D.   Hành Môn  

1.  Nhìn thấu, Buông xả là then chốt của sự thành đạo 

2.     Buông xuống vô lượng pháp, đi sâu vào một môn 

3.     Nhìn thấu, Buông xả được đại tự tại 

4.     Tùy duyên mà không phan duyên 

Phong phạm của Liên Trì đại sư 

5.     Niệm Phật phải tương ứng với thập đức 

6.     Hết thảy phải làm từ tâm chân thật. 

---o0o--- 

Phụ lục 1: 

Cứu vãn kiếp nạn, hóa giải tai nạn phải đẩy mạnh bốn thứ giáo dục 

---o0o--- 

Phụ lục 2: 

Khai thị tâm yếu của Ấn Quang đại sư 

---o0o--- 

Truyền tâm pháp yếu 

 Buổi nói chuyện với lớp đào tạo nhân tài hoằng pháp kỳ 2,  

 tháng 11, 1996  tại Cư Sĩ Lâm Tân Gia Ba 

A. Chân tướng của Ðạo 

Thập đức:Chân thành, Thanh tịnh, Bình đẳng, Chánh giác, Từ bi 

 Nhìn thấu, Buông xả, Tự Tại, Tùy duyên, Niệm Phật 

Pháp  thế  gian  và  xuất  thế  gian  đều  coi  trọng  ‘đạo’;  ‘đạo’  rốt cuộc  là 

gì?  Truyền đạo, hoằng đạo, bạn hoằng đạo gì, nhất định phải có khái niệm 

rõ ràng.  Chúng ta quy nạp (tổng hợp) lời giáo huấn của đức Phật, giáo học 

của  Phật  pháp  thành  hai  chục  chữ:  Chân  thành,  Thanh  tịnh,  Bình  Ðẳng, 

Chánh  giác,  Từ  bi;  Nhìn  thấu,  Buông  xả,  Tự  tại,  Tuỳ  duyên,  Niệm  Phật. 

Ðương  nhiên  mỗi  người  quy  nạp  sẽ  không  hoàn  toàn  giống  nhau,  tuy  vậy 

cũng như người xưa có nói: ‘Người mù sờ voi’, ai cũng đều sờ được.  Bất kể 

sờ  đến  bộ  phận  nào  đều  không  sai,  tuy  chỉ  là  một  bộ  phận  của  toàn  thể 

nhưng  đều  có  thể  tiếp  xúc,  đạt  đến  mục  đích.   [Ai  cũng]  có  thể  chứng  đến 

viên  mãn  Vô  Thượng  Bồ  Ðề,  tại  vì  phương  hướng  và  mục  tiêu  không  sai, 

đều thuần chánh hết. Vì vậy có rất nhiều cách nói giống những bộ phái của 

Ấn độ  thời  xưa, các tông phái của  Phật  giáo ở Trung quốc,  hết thảy  đều  là 

Phật pháp thuần chánh.  Phật pháp thuần chánh nhất định có thể giúp người 

ta minh tâm kiến tánh, giúp đỡ người thành tựu Vô Thượng Bồ Ðề nên đều 

gọi là chánh pháp.  Như trong kinh Kim Cang đức Phật dạy:  ‘Pháp môn bình 

 đẳng, không có cao thấp’.  Ðây  là điều  mà chúng ta phải khẳng định trước 

hết để sau này không đến nỗi hoài nghi. 



---o0o--- 

B. Lựa chọn pháp phải: Tinh đáng, Khế cơ, Khế lý 



Chúng  ta  tu  học  Tịnh  Tông,  đặc  biệt  là  người  hiện  nay,  những  kinh 

luận của đức  Thế  Tôn  nhiều  như biển cả,  chúng ta  làm sao  lựa chọn?   Lựa 

chọn phải tinh đáng: tinh là tinh hoa, tinh yếu, đáng là thích hợp, vừa đúng. 

Hai chữ ‘tinh đáng’ này không có tiêu chuẩn [nhất định], thế thì nguyên lý, 

nguyên tắc ở chỗ nào?  Phải ‘khế cơ’, khế cơ tức là ‘tinh đáng’.  Căn cơ của 

người xưa khác người thời nay, căn cơ của người Trung Quốc không giống 

căn  cơ  của  người  ngoại  quốc.   Nếu  căn  cơ  giống  nhau  thì  sự  lựa  chọn  của 

mọi  người  phải  giống  nhau.   Như  vậy  tại  sao  ở  Ấn  độ  thì  gọi  là  bộ  phái, 

nhưng ở Trung  quốc thì  gọi  là tông phái?  Từ điểm  này thì có thể biết  mỗi 

người lựa chọn khác nhau, chỉ cần thích hợp với người đó là được. 

Trong kinh đức Thế Tôn thường thí dụ đức Phật là vị đại y vương, tất 

cả  các  pháp  mà  đức  Phật  đã  nói  ví  như  thuốc  men,  chúng  sanh  trong  chín 

pháp  giới đều  là bịnh  nhân,  làm  thế  nào để lấy, bỏ thì  mới  tinh đáng?   Lựa 

thuốc  nào  mà chữa  đúng căn bịnh thì  gọi  là ‘tinh đáng’.  [Lựa thuốc] đúng 

căn  bịnh,  uống  thuốc  vào  thì  hết  bịnh;  nếu  thuốc  không  đúng  căn  bịnh  thì 

thuốc  này không ‘tinh’, không thích  hợp, còn có thể  làm cho bịnh trở  nặng 

thêm,  hoặc  người bịnh  uống thuốc  này bị  phản ứng, chết  luôn,  như  vậy  thì 

thuốc  này  không  ‘đáng’  gì  cả.   Bởi  vậy  nên  quý  vị  phải  hiểu  được  hai  chữ 

‘tinh  đáng’,  phải  hội  đủ  ba  điều  kiện:  tùy  thời,  tùy  người,  tùy  chỗ,  và  ‘khế 

cơ, khế lý’ thì mới ‘tinh đáng’. 



---o0o--- 

C. Tâm Môn  

1. Chân thành 

Sinh  sống  trong  thời  đại  ngày  nay,  chúng  ta  phải  hiểu  thật  rõ căn  cơ 

của chúng ta như thế nào, trong Phật pháp sâu rộng như biển cả làm thế nào 

lựa chọn đúng thuốc để đối trị với căn bịnh, đối trị tập khí của chúng ta, đây 

là nguyên tắc chính để lựa chọn; mười điều này là thuốc hay để chữa trị tất 

cả bịnh tật, tập khí của người thời nay. 

Ðiều thứ nhất  là chân  thành.  Người thời  nay thường thường  giả  dối, 

hư ngụy.  Hai chữ chân thành chính là thuốc hay cho căn bịnh này!  Chúng 

ta là người thời nay, tâm chúng ta có chân hay không, có thành hay không? 

Không  chân,  không  thành!   Chúng  ta  cũng  hư  ngụy,  cũng  giả  dối,  cho  nên 

phải lấy thuốc này chữa trị cho chúng ta trước; chữa cho chúng ta xong hết 

rồi thì chúng ta mới có đủ lòng tin để nói thuốc này hay lắm -- Bịnh của bạn 

giống  y  như  bịnh  của  tôi,  đại  khái  thì  bạn  cũng  có  thể  uống  thuốc  này  thử 

xem sao.  Ðây  là  nền  tảng thấp  nhất.  Mục đích chúng ta  học Phật  là  muốn 

làm  Phật;  làm  Phật  thì  đâu  có  lý  nào  làm  Phật  giả?   Phật  làm  sao  giả  mạo 

được?  Cũng giống như lời dạy của Thiện Ðạo đại sư:  ‘Hết thảy đều phải bắt 

 đầu từ tâm chân thật!’, trong ‘Quán Kinh Tứ Thiếp Sớ’ bạn hãy coi Ngài lập 

đi  lập  lại  câu  này  bao  nhiêu  lần,  những  gì  mà  cứ  lập  đi  lập  lại  nhiều  lần 

không có dụng  ý  gì khác  ngoài  [ý  muốn  nhấn  mạnh] hy  vọng khi  bạn  xem 

quyển chú giải này [nếu] không nhớ gì hết nhưng chỉ nhớ câu này thôi cũng 

được, đây là câu nói quan trọng nhất. 

Cho dù người khác giả dối với ta, cho dù tất cả người trên thế giới này 

giả dối với mình, chúng ta vẫn phải chân thành đối với tất cả mọi người.  Tại 

sao  vậy?   Tại  vì  chúng  ta  muốn  làm  Phật.   Tại  sao  họ  giả  dối?   Tại  vì  họ 

muốn ở trong lục đạo luân hồi.  Hiện nay tôi học Phật, tôi giác ngộ rồi!  Giác 

ngộ  là  từ  đây  trở  về  sau  tôi  không  còn  muốn  kẹt  ở  trong  lục  đạo  luân  hồi 

nữa,  tôi  nhất  định  phải  vượt  thoát  ra  khỏi  lục  đạo  luân  hồi.   Lấy  cái  gì  để 

vượt thoát?  Lấy chân thành.  Nếu bạn không ra sức từ chân thành, thì bất kể 

bạn tu hành ra sao, tu giỏi đến đâu, ngồi xếp bằng nhập định suốt cả năm thì 

cũng không hay ho chi cả, vẫn kẹt trong lục đạo luân hồi như cũ; cho dù bạn 

giảng kinh  lưu  loát  tài  giỏi đến  mấy thì  vẫn ở  trong  lục đạo  luân  hồi,  điểm 

này rất quan trọng!  Chúng ta dùng tâm chân thành đối  xử với  người, đừng 

sợ thiệt thòi, đừng sợ bị gạt.  Nếu bạn sống đến một trăm tuổi, chịu thiệt thòi 

hay  bị  gạt  thì  nhiều  lắm  cũng  chỉ  thiệt  thòi,  bị  gạt  một  trăm  năm  mà  thôi. 

Thời  gian  một  trăm  năm  trôi  qua  rất  nhanh!   Chỉ  cần  thoát  ra  khỏi  lục  đạo 

luân hồi thì phước báo này quá lớn, một trăm năm chịu thiệt thòi hay bị gạt 

này rất đáng giá, xứng đáng vô cùng! 

Sau khi  hiểu rõ thì tại sao bạn còn không  chịu bị thiệt thòi?   Tại sao 

không  chịu  bị  gạt?   Huống  hồ  bạn  đều  biết  ‘sanh  không  mang  đến,  chết 

không mang đi’.  Rốt cuộc thì bạn đã chịu thiệt thòi những gì?  Bị gạt những 

gì?  Người ta  gạt bạn để lấy danh tiếng,  lợi dưỡng của bạn, bạn chẳng đem 

đến những thứ danh tiếng lợi dưỡng này lúc bạn sanh ra, đến lúc bạn chết thì 

cũng đem theo không được.  Vì vậy nếu nhìn thấy rõ ràng thì đâu có gì gọi 

là chịu thiệt thòi hay bị gạt nữa!  Chịu thiệt thòi hay bị gạt đều là quan niệm 

sai  lầm,  đều  không  phải  là  sự  thật.   Thực  sự  thì  ai  chịu  thiệt  thòi  và  ai  bị 

gạt?  Những người hư dối thực sự là đã chịu thiệt thòi và bị gạt đó.  Không 

những họ phải đi vào lục đạo luân hồi mà còn phải đọa tam ác đạo nữa.  Giả 

sử toàn bộ tài sản trên thế  giới đều  là của tôi  và đều bị bạn  gạt  hết trơn thì 

cũng  không  sao  hết.   Cho  dù  bạn  lấy  được  hết  trọi  thì  bạn  vẫn  phải  đi  vào 

sáu nẻo [luân hồi] và ba đường ác. 



---o0o--- 

2. Có thể xả, chịu buông xuống thì sẽ thoát ra khỏi luân hồi 

Nếu bạn có thể xả, chịu buông xuống thì bạn sẽ thoát ra khỏi luân 

hồi: một khi thoát ra khỏi lục đạo luân hồi thì phạm vi hoạt động của bạn [sẽ 

vô  cùng  to  lớn]  sẽ  là  tận  hư  không,  khắp  pháp  giới.   Bạn  muốn  thoát  khỏi 

hay không?  Tại sao còn chịu kẹt mãi trong vòng luân hồi?  Luân hồi chỉ có 

khổ, không có vui sướng gì đâu!  Cõi Dục giới có đầy đủ ba thứ khổ, không 

cần nói rõ quý vị cũng đã biết rồi; cõi Sắc giới tuy không có Khổ khổ, nhưng 

còn  Hành khổ  và  Hoại khổ 3.  Lên đến cõi  Vô Sắc  giới  không còn thân  thể 

nữa  (một  số  người   gọi  là  ‘Linh  Giới’),  không  có  thân  thể  thì  đương  nhiên 

không có Hoại khổ, nhưng họ còn Hành khổ.  Cho nên đức Phật nói tam giới 

đều khổ cả!  Trong lục đạo đâu có vui sướng gì đâu?  Sự vui bất quá chỉ là 

lúc  bạn  tạm  ngưng  chịu  khổ  trong  chốc  lát,  làm  cho  bạn  có  cảm  giác  là  có 

vui.  Sự thật để trước mắt,  mỗi ngày người ta ăn ba bữa, nếu không ăn  một 

bữa  thì  sẽ  đói  và  khổ  liền.   Từ  đó  có  thể  biết  ăn  một  bữa  cũng  giống  như 

bịnh nhân uống thuốc vậy, nếu bạn không uống thuốc thì ‘bịnh đói’ sẽ hoành 

hành.  Trong  một  ngày  ngắn  ngủi  thì đã phải ‘chữa trị’ hết  mấy  lần, thế thì 

có gì là vui đâu?  Bạn vui ở chỗ nào?  Người ta ngu mê như vậy, chân tướng 

sự thật để trước mắt mà không biết, vẫn còn mê luyến trong biển khổ! 



---o0o--- 

3. Căn bản của thành đạo – chân thành, không dối mình, không có 

chuyện gì sợ cho người biết. 

Chúng ta học Phật phải bắt đầu học từ đâu?  Từ chân thành! 

Ấn Quang đại sư dạy:  ‘Có một phần thành kính thì được một phần lợi 

 ích’.   Không  hẳn  chỉ  là  Phật  pháp,  thế  pháp  cũng  vậy,  nhất  định  phải  dùng 

thành kính để đối đãi với người. 

Tu ‘chân thành’ bắt đầu từ đâu? 

Bắt đầu từ không tự gạt, không nói dối. 

Ngày nay trên toàn thế giới cho đến pháp luật cũng đòi phải có quyền 

ẩn  tư  (riêng  tư),  thế  mới  biết  người  trên  thế  gian  không  có  ý  niệm  muốn 

thoát  ly  luân  hồi;  không  những  không  muốn  thoát  ly  lục  đạo,  ngay  cả  ý 

muốn thoát ly Dục giới cũng không có.  Tại sao vậy?  Họ có tâm riêng tư! 

Tâm  riêng  tư  nặng  thì  chấp  trước  ngũ  dục  lục  trần  rất  mạnh  mẽ,  không  có 

năng lực sanh lên cõi Sắc giới.  Tâm của người trên cõi Sắc giới thanh tịnh 

hơn chúng ta rất nhiều, không có dục vọng nhiều như chúng ta.  Tại sao bạn 

tham  thiền không đắc được định?  Vì dục  vọng  quá sâu đậm,  vì chấp trước 

quá nặng nề cho nên họ tu định cũng không thể sanh đến cõi trời Sơ Thiền. 

Thế  nên  bạn  mới  biết  sự  nguy  hại  của  quyền  riêng  tư  là  bao  lớn!   Ðã  biết 

rằng  sanh  không  mang  đến,  chết  cũng  không  mang  theo  thì  có  gì  đâu  mà 

không  thể  công  khai?   Còn  bí  mật  gì  muốn  dấu  người  ta?   Những  chuyện 

không thể  nói cho  người biết đều không phải  là chuyện tốt.  Chuyện tốt thì 

sao không thể nói cho người ta biết?  Cho nên bạn phải hỏi học Phật bắt đầu 

từ  đâu?   Tu  hành  bắt  đầu  tu  từ  đâu?   Ðều  bắt  đầu  từ  đây!   Nếu  bạn  còn 

chuyện gì không thể nói cho người khác biết thì bạn có thể thành tựu trong 

Phật pháp hay không?  Niệm Phật một ngày niệm mười vạn tiếng Phật hiệu, 

thì  hét  bể  cuống  họng  cũng  uổng  công  mà  thôi.   Bạn  niệm  Phật  không  thể 

vãng sanh,  tham  Thiền cũng không đắc  được định, càng không thể  nói đến 

khai  ngộ,  nghiên  [cứu]  Giáo  [môn]  thì  cũng  không  thể  khai  giải,  [trên  con 

đường] tu ‘đạo’  này bạn không có phần!   Bạn chỉ kết thiện duyên  với  Phật 

pháp, trồng một chút thiện căn mà thôi, phải đợi đến đời kiếp nào mới có thể 

thành tựu?  Xa lơ xa lắc hà!  Ðời này không còn trông mong gì nữa! 

Nếu chúng ta muốn thành tựu ngay trong đời này thì phải nhổ tận gốc 

những  căn  bịnh  thói  quen  hư  ngụy,  giả  dối;  khi  xử thế,  đối  người,  tiếp  vật 

phải  dùng  chân  thành,  chúng  ta  phải  bắt  đầu  từ  đây.   Trước  hết  phải  nhớ: 

đừng sợ chịu thiệt thòi, đừng sợ bị gạt.  Trên thực tế thì bạn nhất định không 

có chịu thiệt thòi, không bị gạt gì cả.  Nếu trong tâm không có âu sầu, không 

có lo lắng, nhớ nhung, thì bạn sẽ rất khoái lạc, vui vẻ!  Thực sự đạt được đại 

tự tại (thong dong, thảnh thơi)!  Bạn không có phiền não thì sau đó bạn mới 

có  thể  làm  được  một  người  ‘chân  chánh,  chân  thường’;  người  ta  trong  thế 

gian  không  chân  thường  là  vì  không  chân  thật,  không  chân  thành  tức  là 

không chánh thường. 



---o0o--- 

4. Cực Lạc, Hoa Tạng, vô lượng trang nghiêm, người người đều có đầy 

đủ 

Năm chữ Chân thành, Thanh  tịnh, Bình đẳng, Chánh  giác, Từ bi đều 

thuộc về tâm, tức là Bồ Ðề tâm trong Phật pháp.  ‘Chân thành’ là thể của Bồ 

Ðề Tâm, bốn thứ sau là khởi dụng của Bồ Ðề tâm.  Từ thể khởi dụng, dụng 

có nghĩa là hưởng thọ, tác dụng.  Ba chữ ‘Thanh tịnh, Bình đẳng, Giác’ là đề 

kinh  của  kinh  Vô  Lượng  Thọ.   Trong  kinh  Vô  Lượng  Thọ  đức  Phật  dạy 

chúng ta tổng cương lĩnh  (nguyên tắc chính) của sự tu hành, đó tức là Thanh 

tịnh,  Bình  đẳng,  và  Giác.   Nửa  phần  đầu  của  đề  kinh  này  ‘Vô  Lượng  Thọ, 

Trang  Nghiêm’  là  quả  báo.   Thế  nên  đề  kinh  này  có  đầy  đủ  nhân  và  quả. 

[Hết thảy] vô lượng chỉ dùng một chữ ‘thọ’ để tượng trưng, nghĩa là không 

phải chỉ có vô lượng thọ mạng mà thôi, còn vô lượng trí huệ, vô lượng đức 

năng,  vô  lượng tài  nghệ, …, hết thảy đều  vô  lượng, có người  nào trong thế 

gian  và  xuất thế  gian sánh bằng?   Trang  nghiêm  nghĩa  là  hoàn  hảo, tốt đẹp 

đến cùng cực. 

Nếu nói như vậy thì quả báo này là thật hay giả?  Là lý tưởng hay là 

phóng đại (khoa trương)?  Nói cho chư vị biết hết thảy đều không phải, tánh 

đức vốn đã như vậy.  Ðây là đức năng trong tự tánh vốn sẵn có, vốn là như 

vậy!  Tây Phương Cực Lạc thế giới cũng không phải dùng công sức của con 

người  tạo thành, quý  vị  xem  kinh  Hoa  Nghiêm  nên biết  Hoa  Tạng thế  giới 

của đức Phật Tỳ Lô Giá Na cũng không phải là nhân tạo, là do tánh đức tự 

nhiên biến hiện ra.  Quý vị cũng đã xem kinh Vô Lượng Thọ rồi, ý nghĩa của 

tám thứ ‘tự  nhiên’  nói trong  kinh cũng  vô  cùng  vô tận!  Người  xưa có câu: 

‘Của  báu  vốn  sẵn  có  trong  nhà’,  đó  là  vốn  có  sẵn,  không  phải  đến  từ  bên 

ngoài.  Người người đều có đầy đủ vô lượng trang nghiêm của Hoa Tạng thế 

giới, của Cực Lạc thế giới; chúng ta không thể nói người người đều có phần, 

mà  phải  nói  người  người  đều  đầy  đủ!   Nói  ‘có  phần’  thì  cũng  không  ổn, 

không  đúng  lắm,  vốn  là  đã  có  đầy  đủ,  vốn  là  như  vậy.   Hôm  nay  chúng  ta 

biến thành nghèo mạt, nghèo khổ đến mức này là tại sao vậy?  Là vì chúng 

ta không có tâm chân thành!  Tất cả đều do tâm tạo, tâm của chúng ta không 

còn bình thường nữa, đã mê rồi, cho nên đức năng sẵn có đã biến đổi, thiệt 

đúng là y báo biến chuyển theo chánh báo. 

Ðức  Phật  dạy  chúng  ta  tu  Thanh  tịnh,  Bình  đẳng,  Giác  thì  sẽ  khôi 

phục lại Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm.  Phần lớn người trên thế gian không 

có  phước  báo  này,  không  có  cơ  hội  may  mắn  này.   Phật  pháp  nói  đến 

‘duyên’,  [họ]  không  có  duyên!   Hiện  nay  người  ta  dùng  chữ  ‘không  có  cơ 

hội’, không gặp được Phật pháp; gặp được Phật pháp là có thiện căn to lớn, 

có đại  nhân duyên!   Không  gặp được Phật pháp, không thể  hiểu được chân 

tướng sự thật; chân tướng sự thật là vô lượng trang nghiêm, là Hoa Tạng thế 

giới, là Cực Lạc thế giới!  Nhiều người không biết dùng phương pháp gì để 

khôi phục lại tự tánh, đây đúng là những người đáng thương! 



---o0o--- 

5. Tâm thanh tịnh là chân thành 

Biểu hiện của tâm chân thành tức là thanh tịnh, tâm thanh tịnh là chân 

tâm, là thành tâm.  Trong bút ký của ông Tăng Quốc Phiên có ghi định nghĩa 

của  chữ ‘thành’  là:  ‘Một  niệm  không  sanh  gọi  là  thành’.   Cách  nói  này  rất 

hay!  Nếu bạn có một tâm niệm [gì đó] thì đã không ‘thành’ rồi.  Có ‘niệm’ 

đều  là  vọng  niệm!   Phật  pháp  chú  trọng  đến  việc  tu  định,  định  tức  là  tâm 

thanh  tịnh,  trong  tâm  thanh  tịnh  không  có  một  tạp  niệm  nào  cả.   Nhà  Nho 

thời xưa ở Trung Quốc rất coi trọng công phu tu thân, họ cũng nói về ‘định’; 

nhà Phật nói ‘định’ rõ ràng hơn, cụ thể và minh bạch hơn.  Ðịnh tức là tâm 

thanh  tịnh,  [chúng  ta]  phải  biết  cách  tu  tâm  thanh  tịnh.   Từ  tâm  thanh  tịnh 

mà  nói  nhất quyết không bị ô nhiễm bởi  hết thảy cảnh duyên; ‘cảnh’ là chỉ 

hoàn  cảnh  vật  chất,  ‘duyên’  là  chỉ  hoàn  cảnh  nhân  sự.   Cái  gì  gọi  là  ‘ô 

nhiễm’?   Trong  hoàn  cảnh  này  bạn  động  tâm,  khởi  niệm,  lúc  sáu  căn  tiếp 

xúc  với  cảnh  giới  [bên  ngoài]  trong  tâm  khởi  lên  tâm  niệm  tham,  sân,  si, 

mạn, như vậy thì tâm của bạn bị ô nhiễm, không thanh tịnh nữa.  Một khi bị 

ô nhiễm, tâm của bạn sẽ không thành, không chân nữa; chân tâm, thành tâm 

vốn là thanh tịnh.  Chúng ta thường nói đến chân thành, có nhiều người nói: 

‘Tôi thiệt có chân tâm, thiệt là có thành tâm, tôi  muốn  mắng chửi thì  mắng 

chửi,  muốn  đánh  [ai]  thì  đánh  liền.’   Họ  tưởng  như  vậy  tức  là  trực  tâm,  là 

chân  tâm,  thiệt  ra  thì  đều  hiểu  sai  ý  nghĩa  hết.   Như  thế  nào  gọi  là  chân 

thành?  Thanh tịnh  là chân thành.  Bạn  nghĩ coi:  tâm bạn có thanh tịnh  hay 

không?   Còn  bị  cảnh  giới  bên  ngoài  làm  ô  nhiễm  không?   Cũng  là  nói  khi 

sáu căn tiếp xúc cảnh giới sáu trần bên ngoài, bạn còn khởi lên tâm niệm gì 

không?   Nếu  còn  động  tâm  thì  còn  là  phàm  phu,  chưa  phải  là  thánh  nhân, 

công phu còn thua xa lắm, phải gắng sức nỗ lực thêm nữa! 



---o0o--- 

6. Tâm bình đẳng là chân thành 

Tâm  bình  đẳng  tức  là  tâm  chân  thành.   Bình  đẳng  nghĩa  là  không  có 

phân biệt, có phân biệt tức  là không bình  đẳng.  Có phân biệt tức  là có cao 

thấp, thế thì đâu có bình đẳng.  Nhìn từ hình tướng bên ngoài thì Phật pháp 

nói  có  thập  pháp  giới:  Phật,  Bồ  Tát,  Thanh  Văn,  Duyên  Giác,  và  lục  đạo 

chúng  sanh,  chuyện  này  không  bình  đẳng.   Nhưng  đức  Phật  dạy  chúng 

ta  ‘[Chúng] Sanh, Phật bình đẳng’, ý nghĩa này rất thâm sâu.  Từ trên lý mà 

nói thì đương nhiên là bình đẳng, thập pháp giới đều từ tự tánh biến hiện ra, 

tánh  tướng  nhất  như,  tánh  tướng  không  hai.   Từ  trên  sự  mà  nói  thì  có  bình 

đẳng  hay  không?   Trên  sự  vẫn  là  bình  đẳng.   Cái  bình  đẳng  trên  sự  chỉ  có 

Phật, Bồ Tát nhìn thấy, phàm phu chúng ta không nhìn thấy.  Tại sao phàm 

phu  không  nhìn  thấy?   Phàm  phu  chấp  tướng,  một  khi  chấp  tướng  thì  bạn 

nhìn không thấy, phàm phu trên tướng phân biệt, hư vọng phân biệt!  Tại sao 

chư Phật, Bồ Tát nhìn thấy?  Vì chư Phật, Bồ Tát không chấp tướng. 

Thí dụ người thế gian chúng ta quý trọng nhất là kim cương, hột xoàn, 

chỉ  một  viên  nhỏ  xíu  đã  rất  đắt;  thí  dụ  lấy  một  viên  thủy  tinh  và  một  viên 

kim  cương  để  chung  một  chỗ,  có  ai  nhìn  thấy  hai  viên  này  bình  đẳng 

không?   Chỉ  có  đôi  mắt  của  những  đứa  bé  sơ  sinh  là  bình  đẳng.   Tại  sao 

chúng  nó  bình  đẳng?   Chúng  nó  không  có  tâm  phân  biệt,  nó  nhìn  thấy  hai 

viên đều  giống  nhau, đều đẹp  hết!  Ðều  là đồ chơi hết.  Tâm của  người  lớn 

thì có phân biệt: ‘Ôi chao đây là viên hột xoàn, kia là viên thủy tinh’.  Giá trị 

của nó sẽ không bình đẳng.  Từ đó có thể biết, không bình đẳng là do vọng 

tâm  sanh  ra.   Bạn  quan  sát  kỹ  càng  những  đứa  trẻ  sơ  sinh,  bạn  cho  chúng 

viên kẹo, chúng nó ăn liền.  Những ‘viên đại tiện’ của chúng nó, nó cũng ăn, 

mà còn ăn một cách ngon lành.  Tại sao chúng nó đều ăn hết vậy?  Chúng nó 

không có phân biệt.  [Thế mới biết] không có phân biệt, không có chấp trước 

là bình đẳng. 

Trong  nhà  Phật,  trong  các  hạnh  Bồ  Tát  có  một  phương  pháp  gọi  là 

Anh  Nhi  Hạnh  (hạnh  trẻ  con  [sơ  sinh]),  hạnh  này  dạy  bạn  học  theo  những 

đứa trẻ con!  Trẻ con không có phân biệt, không có chấp trước, ngây thơ hồn 

nhiên,  bạn  hãy  quan  sát  từ  những  việc  nhỏ  nhặt  này.   Chư  Phật,  Bồ  Tát 

không có tâm phân biệt, tuy hiện tượng thập pháp giới có tồn tại nhưng đối 

với các ngài, thập pháp giới đều bình đẳng cả.  Ðây là như kinh Hoa Nghiêm 

nói:  ‘trong sự sai biệt có bình đẳng quán, trong bình đẳng có sai biệt quán’; 

sai  biệt  và  bình  đẳng  là  một,  không  phải  là  hai,  đây  là  nhập  vào  pháp  môn 

bất nhị (không hai).  Khi bạn có thể nhập vào pháp môn không hai thì bạn là 

Pháp Thân Ðại Sĩ, là Bồ Tát trong Nhất Chân pháp giới.  Tuy bạn hiểu được 

đạo lý này, nhưng bạn không vào cảnh giới này thì bạn vẫn là Bồ Tát trong 

thập pháp giới, bạn vẫn chưa vượt thoát khỏi thập pháp giới.  Nhập vào Nhất 

Chân pháp giới thì vượt khỏi thập pháp giới, công phu chân chánh là ở chỗ 

này, đây là công phu chân thật, tu hành chân thật! 

Khi  quý  bạn  đọc  kinh  Hoa  Nghiêm  đến  đoạn  năm  mươi  ba  tham 

[vấn], bạn  xem 53  vị thiện  hữu  này, từ hành tích của  họ  thì  không  nhìn ra, 

hình  như không  khác  gì  người trong thế  gian, công phu  [của  họ  hoàn] toàn 

dùng trong tâm, giống như trong kinh có nói:  ‘Từ bên ngoài mà nhìn thì hình 

 như  không  có  gì,  nhưng  [họ]  đều  đang  dụng  công  trong  tâm!’   Trong  tâm 

dụng  công  gì  vậy?   Dụng  công  phu  [tập  luyện]  thanh  tịnh,  công  phu  bình 

đẳng, đây mới gọi là thiệt tinh tấn!  Từ biểu hiện bên ngoài bạn nhìn không 

ra.  Người không có công phu thì đương nhiên nhìn không ra, nhưng người 

có công phu thì sẽ nhìn ra.  Người có công phu cao hơn họ nhìn thấy rất rõ 

ràng;  người  có  công  phu  bằng  họ  cũng  có  thể  thấy  rõ  ràng;  những  người 

không bằng họ thì nhìn không ra.  Trên tầng cao có thể nhìn thấy phía dưới, 

[ngược lại] phía dưới nhìn không thấy trên cao. 

Phải biết tâm bình đẳng vô cùng quan trọng, nếu tâm bạn không thanh 

tịnh, bị ô nhiễm, thì nói một cách khác ba ác đạo nhất định [bạn] sẽ có phần; 

nếu  tâm  không  bình  đẳng  thì  rất  khó  thoát  ly  lục  đạo  luân  hồi.   Trong  đề 

kinh,  tại  sao  đặt  thanh  tịnh  ở  hàng  thứ  nhất,  bình  đẳng  thứ  nhì,  chánh  giác 

thứ  ba?   Vì  ô  nhiễm  [không  thanh  tịnh] là  nghiệp  nhân  của  tam  ác  đạo, 

không bình đẳng là nghiệp nhân của tam thiện đạo; không bình đẳng vẫn có 

thể  ở  trong  tam  thiện  đạo,  nghiệp  chướng  của  nó  không  nặng  lắm.   Không 

giác  thì  sao?   Không  thể  ra  khỏi  thập  pháp  giới.   Cho  nên  chánh  giác  được 

đặt ở sau chót.  Chánh giác nói ở đây không phải chánh giác của A La Hán 

chứng đắc mà là Vô Thượng Chánh Ðẳng Chánh Giác, là cảnh giới của Phật, 

trong kinh điển nói đến cảnh giới này rất nhiều, bạn phải xem kỹ ý nghĩa của 

nó. 



---o0o--- 

7. Thanh tịnh, Bình đẳng, Giác là Tam Bảo, là mục tiêu của tam tự quy 

y. 

Thanh  tịnh,  Bình  đẳng,  Giác  tức  là  Tam  Bảo;  Tam  Bảo  là  mục  tiêu 

phương  hướng  của  Tam  quy  y:  Tự  quy  y  Phật,  Tự  quy  y  Pháp,  Tự  quy  y 

Tăng.  Thanh tịnh là Tăng Bảo, Bình đẳng là Pháp Bảo, Chánh giác là Phật 

Bảo.  Lúc vừa vào cửa Phật, bắt đầu học Phật thì [quý thầy] truyền Tam quy, 

đem  phương  hướng  và  mục  tiêu  này  truyền  trao  cho  chúng  ta,  chỉ  rõ  cho 

chúng ta biết.  Bất luận tu học pháp  môn nào, pháp  môn nhiều vô lượng vô 

biên, quý  vị đừng  nhìn trong  khuôn  khổ  hạn  hẹp:  Tham  Thiền  là  một pháp 

môn,  Trì  Chú  là  pháp  môn,  Nghiên  [cứu]  Giáo  [môn]  là  pháp  môn,  Niệm 

Phật là pháp môn, như vậy rất hạn hẹp.  Thế thì vô lượng vô biên pháp môn 

rốt ráo  là  như thế  nào?  Mặc áo là pháp  môn, ăn cơm  là pháp  môn,  vừa dơ 

tay, vừa ngước đầu lên đều là pháp môn: hết thảy những gì trong đời sống từ 

sáng đến chiều, từng  ly từng tí,  mỗi  lúc khởi tâm  động  niệm,  ngôn  ngữ tạo 

tác  hết  thảy  đều  là  vô  lượng  pháp  môn  đó!   Vô  lượng  pháp  môn  đều  phải 

tương  ứng  với  Giác,  Chánh,  Tịnh;  nói  một  cách  khác  vô  lượng  pháp  môn 

đều  phải  tương  ứng  với  Thanh  Tịnh,  Bình  Ðẳng,  Giác.   Nếu  chúng  ta  học 

Phật, dạy cho người khác, chỉ dạy về ý nghĩa hạn hẹp này thì khó nói tại sao 

chúng ta đều không thành tựu! 

Chuyện này nói ra cũng không thể trách chúng ta, tự mình không biết, 

những  vị thầy đời trước cũng không  nói rõ ràng cho chúng ta biết!  ‘Người 

trước  không  thiện,  không  thể  trách  được!’   Nếu  từ  từ  thể  hội  ý  nghĩa  trong 

kinh một cách sâu sắc, vô lượng pháp môn đều bày ra trước mặt chúng ta, vô 

lượng pháp môn đang bao quanh chúng ta, từng ly từng tí lúc khởi tâm động 

niệm đều là nó, đây  mới đúng là vô lượng pháp  môn, đây gọi là tu học Ðại 

Thừa, đây mới là người tu hành! 



---o0o--- 

8. Trong Thanh tịnh, Bình đẳng, Chánh giác tự khởi tâm đại từ bi 

Thanh tịnh, Bình đẳng, Giác tức là sự chân thành trong tâm;  nói  một 

cách khác tâm chân thành nhất định phải thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác. 

Từ trong thanh tịnh, bình đẳng, giác nhất định sanh khởi tâm đại từ bi; tâm 

đại  từ bi  này sanh khởi  lên  một cách tự nhiên, ‘pháp  nhĩ  như thị’, tự nhiên 

như vậy!  Ðối người, đối sự, đối vật hết thảy đều như vậy.  Nhìn thấy đồ vật 

không  ngay  thẳng,  bạn  sửa  cho  ngay  lại,  đây  là  từ  bi,  không  cần  phải  có 

người dạy, không cần người nhắc nhở.  Nhìn thấy cái ghế không ngay ngắn, 

tự nhiên sẽ sửa cho ngay lại, đây là từ bi đối với vật; từ bi đối với sự tức là 

làm hết lòng, làm một cách có trách nhiệm; từ bi đối với người là chân thành 

chăm sóc và lo lắng, hết thảy những thứ này đều phát ra từ tự tánh, đều là tự 

nhiên không có chút gì miễn cưỡng. 



---o0o--- 

 D.   Hành Môn 

1. Nhìn thấu, Buông xả là then chốt của sự thành đạo 

Chúng  ta đã  nói  về  năm điều  đầu tiên, phía sau còn  năm điều  nữa; ở 

đây nên chú ý, năm điều sau này phải được thực hiện trong đời sống, nghĩa 

là  sự  chân  thành,  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  từ  bi  của  bạn  bắt  đầu  từ  đâu?   Từ 

trong đời sống hằng ngày.  Sự biểu hiện trong đời sống nhất định phải nhìn 

thấu; nhìn thấu nghĩa là hiểu rõ ràng minh bạch chân tướng của vũ trụ nhân 

sanh.  Trong kinh nói giác ngộ triệt để, thấu triệt rồi, đó gọi là ‘hành’.  Chân 

thành,  thanh tịnh, bình  đẳng, chánh  giác, từ bi  [được  thể  hiện] trên sự  nhìn 

thấu;  sau  khi  nhìn  thấu  thì  không  thể  nào  không  buông  xả  được.   Tại  sao 

vậy?  Ðiều kế sau đây là tự tại, được đại tự tại  (thong dong, thảnh thơi, thoải 

 mái)!  Bạn xem câu đầu trong Tâm Kinh: ‘Quán Tự Tại Bồ Tát’, chữ ‘quán’ 

ở đây là ‘nhìn thấu’, quán là trí huệ, trí huệ chân thật.  Nhìn thấy chân tướng 

sự thật của vũ trụ rõ ràng minh bạch.  Buông xả nghĩa là không nhiễm trước 

một tí  gì  hết, không  nhiễm trước chẳng có nghĩa  là không có sự thọ dụng. 

Tất cả đều có thể thọ dụng, vì tất cả đều không nhiễm trước, cho nên sự thọ 

dụng này được gọi là ‘chánh thọ’, trong kinh nói đến ‘tam muội’, ‘tam muội’ 

là  tiếng  Phạn  có  nghĩa  là  ‘hưởng  thọ  chánh  thường’.   Hưởng  thọ  chánh 

thường khác với sự hưởng thọ của chúng ta hiện nay ở chỗ nào?  Trên ‘sự’ 

thì  hoàn  toàn  giống  nhau.   Chúng  ta  mặc  áo,  Phật,  Bồ  Tát  cũng  mặc  áo; 

chúng  ta  ăn  cơm,  quý  Ngài  [khi  thị  hiện]  cũng  ăn  cơm,  có  gì  khác  nhau? 

Nhưng  bên  trong  đích  thật  có  chỗ  khác  biệt,  chúng  ta  mặc  áo,  ăn  cơm  có 

chấp trước, các Ngài mặc áo, ăn cơm không có chấp trước; cho nên các Ngài 

mặc áo ăn cơm vui vẻ tự tại, chúng ta mặc áo, ăn cơm rất khổ, không được 

xứng tâm vừa ý, có [thêm] một thứ, thiếu một thứ đều không được.  Ðây là 

do  nguyên  nhân  gì  vậy?   Vì  buông  xả,  buông  xuống  không  nổi!   Tại  sao 

buông  xả không  nổi?  Vì không  nhìn thấu!  Cho  nên  khi áp dụng trên sanh 

hoạt  thường  ngày  nhất  định  phải  nhìn  thấu  sự  thật,  đây  không  phải  là  một 

chuyện  dễ.   Nếu  bạn  muốn  có  công  phu  thì  trong  mười  điều  này  nhất  định 

phải  nhận thức rõ ràng then chốt ở ‘nhìn  thấu, buông  xả’.  Vì  nếu bạn  nhìn 

không thấu, buông xả không nổi, bạn sẽ không đạt được tâm chân thành; nếu 

không đạt  được tâm chân thành thì cũng không đạt được ‘chánh thọ’.  Cho 

nên nhìn thấu có thể giúp cho buông xả, buông xả cũng giúp cho nhìn thấu, 

hai pháp này bổ sung, hỗ trợ, củng cố lẫn nhau. 

Nhìn  thấu  giúp  cho  buông  xả  thêm,  buông  xả  giúp  cho  nhìn  thấu 

thêm, một mực cho đến quả địa Như Lai, đến cứu cánh viên mãn.  Cho nên 

bạn  sẽ  hỏi:  Bồ  Tát dùng  công  phu  gì?   ‘Nhìn  thấu  buông  xả’  đều  bao  gồm 

hết.  Chúng ta dùng cách phân đoạn lớn để nói, nhìn thấu căn bịnh của Kiến 

Tư phiền não xong bạn buông xả nó thì bạn được nâng lên một cấp và thành 

A  La  Hán.   A  La  Hán  lại phát  hiện căn bịnh của  Trần Sa phiền  não, buông 

xả  Trần  Sa  phiền  não  được  thì  nâng  lên  một  cấp  thành  Bồ  Tát.   Bồ  Tát  lại 

nhìn  thấy  căn  bịnh  của  Vô  Minh  phiền  não,  buông  xả  được  một  phẩm  Vô 

Minh thì được nâng lên một cấp thành Pháp Thân Ðại Sĩ.  Thế nên nếu bạn 

nhìn  thấu  một  phẩm,  buông  xả  một  phẩm  thì  bạn  sẽ  không  ngừng  đi  lên. 

Thiệt ra những cấp bực này có hay không có?  Không có!  Tại sao đức Phật 

lại nói đến những cấp bực này?  Là dựa trên  mức độ phiền não của bạn mà 

phân ra. 

Công phu của người tu hành càng thấp thì phiền não càng nặng, [công 

phu]  càng  cao  thì  phiền  não  càng  nhẹ.   Tại  sao  phiền  não  nhẹ?   Ðều  là  do 

buông  xả  đấy!   Bồ  Tát  tu  hành  có  lợi  căn  (căn  tánh  lanh  lợi),  có  độn  căn. 

Ðộn căn là gì?  Hôm nay buông xả  một ít, ngày  mai buông xả thêm  một ít, 

đây  là tiệm tu – tu từ từ.  Người có  lợi căn thì  hoàn toàn buông  xả,  lập tức 

sanh  lên  trời,  đốn  siêu  đương  nhiên  rất  nhanh,  là  sự  việc  như thế  đó.   Nếu 

bạn  muốn  hỏi  người  nào  đốn  căn,  người  nào  lợi  căn?   Lợi  căn  và  đốn  căn 

không phải sanh ra vốn sẵn có, đó là do bạn có triệt để giác ngộ hay không, 

triệt  để  giác  ngộ  thì  một  thoáng  qua  đã  buông  xả  hoàn  toàn,  đó  là  lợi  căn, 

thượng căn lợi trí!  Do đó phải dám ‘xả’, xả tức là buông xuống. 



---o0o--- 

2. Buông xuống vô lượng pháp, đi sâu vào một môn 

Tôi dạy các bạn đồng tu nguyên tắc giảng kinh, cung cấp tài liệu tham 

khảo cho các bạn, các bạn chỉ cần  lấy  một phần  mười thì đủ rồi, chín phần 

còn  lại  phải  chịu  buông  bỏ,  nếu  bạn  xem  câu  nào  cũng  hay,  câu  nào  cũng 

không chịu bỏ bớt, như vậy thì chuyện phiền phức của bạn rất lớn!  Cho nên 

phải  mạnh  dạn  buông  xuống.   Ngay  cả  Phật  pháp  cũng  phải  buông  xuống, 

huống  hồ  là  phi  pháp?   Phải  nên  hiểu  nguyên  lý  này!   Trong  biển  cả  Phật 

pháp,  chúng  ta  không  có  biện  pháp  gì  nuốt  hết  trong  một  ngụm,  nếu  muốn 

thành tựu trong Phật pháp chỉ có cách múc một giọt nước trong biển cả mà 

thôi,  [nghĩa  là]  vô  lượng  pháp  môn  chỉ  chọn  lấy  một  pháp  môn,  vô  lượng 

kinh luận chỉ chọn lấy  một bộ kinh luận mà thôi; thông [hiểu] một kinh rồi 

thì  hết  thảy  kinh  luận  đều  thông  suốt,  pháp  thế  gian  và  xuất  thế  gian  cũng 

thông  suốt,  nếu  bạn  hỏi  tại  sao  đều  thông  suốt?   Ðó  là  vì  Thanh  tịnh,  Bình 

đẳng, Giác. 

Nếu  trên  một  bộ  kinh  này  bạn  không  đạt  được  Chân  thành,  Thanh 

tịnh,  Bình  đẳng,  Chánh  giác,  thì bạn  chẳng  thông  [suốt],  tiêu  chuẩn  của  sự 

‘thông’ là ở đây.  Vì vậy mới biết nếu bạn hiểu sơ sơ rất nhiều pháp môn mà 

muốn  đạt  được  Thanh  tịnh,  Bình  đẳng  thì  rất  khó.   Khó  vô  cùng!   Vả  lại 

những gì bạn học được đều biến thành thế trí biện thông  (tri thức thế gian). 

Tại  sao  vậy?   Tại  vì  bạn  có  phân  biệt,  có  vọng  tưởng,  có  chấp  trước;  mục 

đích  của  Phật  pháp  là  không  ngoài  việc  đoạn  diệt  vọng  tưởng,  phân  biệt, 

chấp trước.  Nếu bạn hiểu được đạo lý này rồi thì bạn mới hiểu được lòng từ 

bi của giáo giới của lão sư (thầy), họ thiệt là muốn cho chúng ta thành tựu, 

mà  không  phải  là  dạy  sai  chúng  ta.   Nếu  thầy  dạy  bạn  cái  gì  cũng  học,  cái 

này cũng tốt, cái kia cũng tốt, muốn bạn học rộng nghe nhiều, thế thì vị thầy 

này có hai trường hợp: một là ma, sợ bạn thành tựu, cố ý hại bạn, làm vậy để 

bạn không thể thành tựu trong một đời này; còn trường hợp thứ nhì là vô tri, 

bản thân của họ cũng không biết, cho nên dạy sai cho bạn.  Nếu đích thật là 

thiện  tri  thức  thì  họ  sẽ  không  dạy  bạn  như  vậy,  nếu  bạn  chịu  tiếp  nhận,  họ 

nhất định sẽ dạy dỗ bạn, sẽ không dạy sai, đó mới thực sự là thiện tri thức. 

Cho nên đặt ra câu hỏi: Phật pháp truy cầu những gì?  Truy cầu Thanh 

tịnh, Bình đẳng, Giác.  Bạn suy nghĩ xem tu học một pháp môn, một bộ kinh 

thì dễ đạt được Thanh tịnh, Bình đẳng, Giác hoặc là tu rất nhiều pháp môn, 

rất nhiều kinh luận dễ đạt được?  Chúng ta đều có những kinh nghiệm này, 

các  bạn  trong  ba  tháng  ngắn  ngủi  ở  đây,  những  thể  nghiệm  trong  ba  tháng 

vừa qua đều  nói  lên [và chứng  minh] điều này.  Trước kia các bạn học bốn 

năm trong Phật Học Viện, môn gì trong chương trình học cũng có, ngũ hoa 

bát  môn,  hồi  tưởng  lại  kinh  nghiệm  học  trong  bốn  năm  so  sánh  với  đi  sâu 

vào  một  môn  trong  ba  tháng  tại  đây  thì  sẽ  biết  ngay.   Trong  ba  tháng  học 

một  môn  có  được  một  chút  thành  tựu,  một  chút  tâm  đắc  hay  là  trong  bốn 

năm trước học nhiều môn có tâm đắc, có thọ dụng?  So sánh hai thứ thì liền 

rõ  ràng  minh  bạch.   Tâm  thanh  tịnh  sẽ  sanh  trí  huệ  đấy!   Kinh  Kim  Cang 

nói:  ‘Lòng  tin  thanh  tịnh,  ắt  sanh  Thật  Tướng’.   Thật  Tướng  tức  là  Chánh 

Giác.  Tâm thanh tịnh thì Thật Tướng Bát Nhã sẽ hiện tiền! 

Do  đó  có  thể  biết  buông  xuống  (buông  xả)  là  một  phương  pháp  vô 

cùng quan trọng.  Chư Phật, Bồ Tát không có bản lãnh gì khác ngoài buông 

xuống;  người thế  gian buông  xuống không nổi, quý Ngài  đều có thể buông 

xuống hết, bản lãnh của quý Ngài là ở chỗ này.  Buông xuống Kiến Tư phiền 

não tức là buông xuống lục đạo luân hồi; buông xuống tham, sân, si, mạn tức 

là  buông  xuống  tam  ác  đạo.   [Nếu  tôi]  nói  ‘Buông  xuống  tam  ác  đạo’,  [thì 

bạn nói] ‘Ðược, tôi sẽ buông xuống’.  Còn nói: ‘Buông xuống tham, sân, si’ 

thì bạn nhăn nhó mặt mày, cảm thấy rất khó.  Bạn không biết tam ác đạo từ 

đâu  đến  sao?   Nghiệp  nhân  của  tam  ác  đạo  tức  là  tham,  sân,  si  đấy!   Trên 

‘quả’  chúng  ta  không  có  biện  pháp  buông  xả  được,  thì  phải  buông  xả  từ 

‘nhân’, ‘nhân’ buông  xuống  được  rồi thì ‘quả’ sẽ không còn  nữa.  Thế  nên 

buông  xuống  Kiến  Tư  phiền  não  thì  buông  xả  được  lục  đạo,  lục  đạo  sẽ 

không còn nữa; buông xuống Trần Sa, Vô Minh thì thập pháp giới sẽ không 

còn  nữa.   Chư  Phật,  Bồ  Tát  tu  những  gì?   Quý  Ngài  tu  ‘Nhìn  thấu,  Buông 

xả’ đấy! 



---o0o--- 

3. Nhìn thấu, Buông xả được đại tự tại 

Nhìn  thấu  là  học  vấn,  buông  xả  đòi  hỏi  phải  có  công  phu,  công  phu 

này  không  phải  là  võ  công  ở  chùa  Thiếu  Lâm,  đây  là  công  phu  chân  thật. 

Nếu có thể  nhìn thấu, buông  xuống thì  đời sống sanh  hoạt của bạn sẽ được 

đại tự tại (thong dong, thảnh thơi).  ‘Quán Tự Tại’ – Quán Thế  Âm  Bồ Tát 

được  đại  tự  tại.   Ðời  sống  được  tự  tại  mới  là  đời  sống  hạnh  phúc  thật  sự, 

hạnh  phúc  mà  người  thế  gian  thường  nói  đến  là  hữu  danh  vô  thực,  không 

phải thật.  Người thế gian nói đến viên  mãn cũng là có tên, chẳng thật, duy 

chỉ khế nhập vào cảnh giới này thì mới thật, mới có thể đạt được hạnh phúc 

chân chánh mỹ mãn, đạt được đại tự tại. 

Quý  vị phải biết cảnh  giới ‘tự tại’  nói  trong ‘Tâm  Kinh’ sâu  rộng  vô 

bờ  bến,  không  thể  nghĩ  bàn!   Những  thí  dụ  trong  kinh  như 32  sự  ứng  hiện 

của Quán Thế Âm Bồ Tát, cần ứng thân gì có thể độ thoát thì Ngài sẽ hiện 

thân ấy; cần nói pháp gì thì Ngài thị  hiện và  nói pháp đó, đây  là chỉ nêu ra 

vài thí dụ đơn giản để nói rõ sự tự tại của Ngài.  Nói thực ra Ngài không có 

một thứ gì mà chằng tự tại!  Trong đời sống bất luận ăn cơm, mặc áo, từng 

ly từng tí mọi sự đều tự tại, những gì nói trong kinh chỉ là đại khái mà thôi, 

không thể nói kỹ, nói kỹ thì nói không hết.  Ðừng nói một vị Phật nói không 

hết, mười phương Như Lai dùng vô lượng kiếp cũng nói không hết.  Ðây là 

sự thật chứ không phải phóng đại. 



---o0o--- 

4. Tùy duyên mà không phan duyên4 

Sự lợi ích của Phật pháp ở chỗ nào?  Không ai biết, vì không có người 

nói rõ ra. Làm một đệ tử Phật chúng ta có trách nhiệm, có nghĩa vụ nói 

rõ  chân  tướng  của  Phật  pháp cho  đại  chúng.   Chúng  ta  có  được  sự  lợi 

ích này thì phải nên chia xẻ cùng đại chúng, hy vọng người nào cũng đạt 

được sự lợi ích giống vậy, đây là bồn nguyện của hết thảy chư Phật, Bồ 

Tát.  

Tại sao có bồn nguyện này?  Là tự nhiên mà có, là tánh đức lưu xuất! 

Trong đó không có người đốc thúc và cũng không có người khuyến khích, tự 

tự  nhiên  nhiên  sẽ  làm  như  vậy,  cũng  như  lời  nói  trong  kinh  ‘đại  từ bi  hiển 

lộ’, bất đắc dĩ chỉ có thể nói như vầy: ‘hoàn toàn thuộc tự nhiên’.  Khi xử sự, 

đối người, tiếp vật trong đời sống của mình phải tùy duyên mà không phan 

duyên,  [nhờ  vậy]  nên  họ  luôn  luôn  được  đại  tự  tại.   Trong  tùy  duyên,  hết 

thảy sự việc tùy theo tâm niệm mà thành tựu, giống như trong kinh nói: ‘Bồ 

 Tát ở Cực Lạc thế giới, Bồ Tát ở tha phương thế giới hoặc cúng dường A Di 

 Ðà  Phật, hoặc cúng dường mười phương  chư  Phật, những vật cúng dường 

 tuỳ  [theo  ý  muốn]  liền  hiện  trên  tay,  tuỳ  niệm  liền  sanh’.   Thiệt  ra  chỉ  cần 

khế  nhập  vào  cảnh  giới  này,  trong  tất  cả  sanh  hoạt  trên  thế  gian,  mọi  việc 

làm đều là tùy niệm  mà sanh, không cần phải tạo tác một tí gì hết, như vậy 

thì làm sao họ không tự tại được chứ? 

Ðến khi nào mới đạt được đại tự tại?  Khi nào bạn nhìn thấu và buông 

xuống  hết thảy thì sẽ đạt được.  Nếu bạn có thể  nhìn thấu  một phần, buông 

xả một phần thì bạn sẽ đạt được tự tại một phần.  Nếu bạn có thể nhìn thấu 

hai phần, buông xả hai phần thì bạn sẽ đạt được hai phần; đây là thật không 

phải  giả.   Cho  nên  những  người  tham  lam  sẽ  vĩnh  viễn  không  đạt  được,  sẽ 

vĩnh  viễn  vọng  tưởng.   Hễ  những  người  gây  tổn  hại  cho  người  khác  và  lợi 

cho mình đều là những người tham lam; nếu họ không có tâm tham thì làm 

sao có thể làm việc lợi mình hại người cho được!  Người có trí huệ chân thật 

nhất định sẽ nhìn thấu, buông xuống, xả thân mình phục vụ cho người.  Phục 

vụ  cho  người  tức  là  làm  lợi  ích  cho  chúng  sanh,  lợi  ích  cho  chúng  sanh  là 

chân chánh làm lợi ích cho mình, tự mình sẽ được đại tự tại! Cho nên phải 

tùy  duyên  mà  đừng  phan  duyên.   Tại  sao  vậy?   Vĩnh  viễn  giữ  gìn  tâm 

chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác của mình.  Nếu bạn phan 

duyên  thì  tâm  thanh tịnh của  bạn  hoàn  toàn  mất  hết.   Trong  lúc  phan 

duyên bạn có phiền não, sanh ra tri kiến, tâm chân thành của bạn bị che 

lấp hoàn toàn, không thể hiển lộ ra ngoài; thế nên tùy duyên mới tốt!  



---o0o--- 

Phong phạm (khuôn khổ, mẫu mực) của Liên Trì đại sư 

          Những đại đức ngày xưa bất kể là tại gia hay xuất gia đều làm gương 

mẫu tốt nhất cho chúng ta.  Ðại đức đầu tiên của Tịnh Tông là Liên Trì đại 

sư, Ngài là người cuối triều Minh, Sớ Sao của Ngài hay vô cùng; Ngẫu Ích 

đại  sư  tán  thán:  ‘bác  đại  tinh  thâm’  (rộng  lớn,  tinh  sâu).   Lúc  còn  ở  Triết 

Giang, đại khái  là ở  gần chùa Vân Thê,  Hàng Châu, thời bấy  giờ còn chưa 

xây  dựng  chùa,  Liên  Trì  đại  sư  đi  đến  một  địa  phương  và  rất  thích,  phong 

cảnh  trên  núi  rất  đẹp,  nên  Ngài  dựng  một  túp  lều  tại  đó,  ở  đó  tu  tập  một 

mình.   Ngài  tu  hành  rất  đúng  như  pháp,  --như  pháp  tức  là  y  giáo  phụng 

hành--   Những  gì  trong  kinh  đức  Phật  dạy  chúng  ta  làm,  thì  chúng  ta  làm, 

những gì không cho chúng ta làm thì chúng ta không làm.  Liên Trì đại sư tu 

hành  rất  như pháp,  rất  nhiều  người  tán  thán  là  đức  hạnh  cao.   Cao  ở  đâu? 

Như pháp tức là cao, không như pháp thì không cao.  Cho nên người ở vùng 

phụ  cận  rất  kính  trọng  Ngài,  nhiều  học  nhân  ở  phương  xa  cũng  tôn  kính, 

ngưỡng mộ nên rất muốn kề cận Ngài.  Từ từ có vài người tụ đến, họ không 

có chỗ ở nên phải dựng thêm vài túp lều tranh nữa.  Sau này càng ngày càng 

nhiều  người  đến  nên  mới  làm  một  số  thí  chủ  cảm  động,  nhìn  thấy  nhiều 

người xuất gia như vậy, tu hành tốt như vậy, nên họ [ra công sức] xây dựng 

đạo  tràng.   Việc  xây  chùa  là  để  an  trú  tăng,  người  xuất  gia  không  cần  phải 

nhọc công, bận tâm!  Ðại khái thì Liên Trì đại sư chỉ điểm một chút mà thôi: 

‘Nếu  quý  vị  muốn  xây  thì  xây  ở  đây  được  rồi’.   Hết  thảy  những  ngôi  nhà 

phòng ốc đều do mọi người phát tâm xây dựng, cho nên đại điện được gọi là 

‘Thần Vận Ðiện’, không cầu tự nhiên có. 

Cứ  như  vậy trong  vòng  mấy chục  năm đến  một trăm  năm, từ từ một 

ngôi  tùng  lâm được hình  thành, không phải do quy  hoạch trước, quy  hoạch 

trước  là  phan  duyên  chứ  không  phải  tùy  duyên!   Trong  tâm  bạn  mỗi  ngày 

đều  phải  suy  nghĩ,  bận  tâm,  tìm  mọi  cách  để  hóa  duyên,  tìm  cách  để  kiếm 

tiền, bạn xem tâm như vậy mệt quá phải không?  Còn tự tại gì được nữa!  Có 

an lạc gì đâu!  Sự khổ này từ đâu đến?  Tự mình tìm đến!  Không có người 

đem khổ đến cho bạn, đều là do bạn tự tạo, phải hiểu rõ đạo lý này.  Cho nên 

khi nào cần thiết thì khi đó Phật, Bồ Tát sẽ  đem đến, tại sao hiện nay không 

cho bạn  một  ngôi chùa  lớn  vậy?  Ngày  nay Phật,  Bồ Tát tặng cho bạn  một 

ngôi chùa  lớn tức  là hại bạn đấy, tại sao vậy?   Làm tăng trưởng  lòng  tham, 

sân, si, mạn, tăng trưởng phân biệt, chấp trước của bạn.  Phật, Bồ Tát tuyệt 

đối không làm những chuyện này, tuyệt đối không hại chúng sanh, chỉ có ma 

mới hại chúng sanh. 

Cho  nên  chư  vị  đồng  tu  tu  hành  đến  một  mức  nào  đó,  có  một  chút 

thành tựu thì ma sẽ đến khuấy nhiễu.  Ma không phải mặt xanh, nanh nhọn, 

không có khủng khiếp như vậy, nếu hình dáng dễ sợ thì bạn đã xa lìa nó từ 

lâu  rồi. Lúc Ma  xuất  hiện trước  mặt bạn,  bạn sẽ rất  hoan hỷ!  Vì  hình 

dáng của Ma xinh đẹp, lại có tiền tài, có thế lực, nó sẽ làm cho tâm bạn 

không  an,  làm  cho  bạn  mất  hết  tâm  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  giác,  tăng 

trưởng lòng tham, sân, si, mạn của bạn.  Nếu không thể tự giác, lúc Ma 

hiện ra thì bạn sẽ lọt vào tay Ma đến nỗi ngay cả bạn cũng không biết, 

còn nói Ma đối với bạn rất tốt, rất lo lắng, chăm sóc cho bạn, đều là Ma 

đấy!  

Kinh Lăng Nghiêm nói về cách phân biệt giữa Phật và Ma rất rõ ràng, 

cho nên kinh Lăng Nghiêm thực sự là ‘tấm kiếng chiếu yêu’, nếu bạn có thể 

hiểu rõ thì hết thảy nhân vật mà bạn tiếp xúc, rốt cuộc họ là Ma hay là Phật, 

bạn  vừa  nhìn  liền  thấy  rõ ràng.   Phật  nhất  định  giúp  bạn  tăng  trưởng  thanh 

tịnh,  bình  đẳng,  giác,  đây  là  Phật,  Bồ  Tát  đến  để  hộ  trì.   Nếu  che  phủ  hết 

thanh tịnh, bình đẳng, giác, tăng trưởng tham, sân, si, mạn thì bạn phải cảnh 

giác đi, bạn đã lọt vào tay Ma rồi.  Ðặc biệt là trong thời đại này, trong hội 

giảng kinh  Lăng Nghiêm  đức  Phật  nói:  ‘Tà sư thuyết pháp [nhiều]  như cát 

 sông Hằng’.  Tà sư là gì?  Yêu ma quỷ quái  rất nhiều, nhiều vô cùng, không 

thể  nào  phòng  ngừa  được  hết!   Huống  chi  bạn  không  có  trí  huệ,  không  có 

định lực, không có phước báo, thì bạn làm sao phòng ngừa cho được?  Bạn 

không có cách chi có thể phòng ngừa được hết! 

Ngày nay muốn tu phước, nói thực ra nếu đã không tích lũy thiện căn 

phước đức từ nhiều đời trước thì bạn đi đâu để tu phước!  Người có tiền, có 

thế  lực  rất  nhiều,  họ  đều  muốn  tu  phước,  kết  quả  là  tiền  tài  của  họ  đều  bị 

chôn  vùi  dưới  đất,  bị  trôi  ra  biển  cả,  chìm  xuống  đáy  biển,  không  khởi  tác 

dụng chi hết!  Làm sao có thể gọi là tu phước được?  Vì vậy nếu muốn trong 

một đời  này thiệt có thể  vãng sanh  Tây  Phương Cực  Lạc thế  giới thì  mười 

điều này vô cùng quan trọng, nếu bạn khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác 

trái ngược với mười điều này, bất luận bạn niệm Phật niệm giỏi cách mấy thì 

cũng  không  thể  vãng  sanh,  chỉ  kết  một  chút  duyên  với  Phật  mà  thôi.   Nếu 

bạn niệm Phật có thể tương ứng với mười điều này, vậy thì xin chúc mừng 

cho bạn, đời này bạn nhất định có thể vãng sanh, bạn xứng đáng là đệ tử Di 

Ðà, không  là phàm phu,  trong kinh  nói: ‘Ðệ tử số  một của Như  Lai’  là chỉ 

bạn đấy, bạn có thể nhận lấy danh xưng này. 



---o0o--- 

5. Niệm Phật phải tương ứng với thập đức 

Ðiều sau cùng là ‘Niệm Phật’; Phật ở đâu?  Chín điều nói ở phía trước 

đều  là  Phật.   Chân  thành  là  Phật,  Thanh  tịnh  là  Phật,  Bình  đẳng  là  Phật, 

Chánh  giác  là  Phật, Từ bi  là Phật, Nhìn thấu, Buông  xả, Tự tại, Tùy duyên 

đều  là  Phật,  sau  đó  bạn  mới  biết  mười  câu  này  tức  là  một  câu.   Ðúng  như 

kinh Hoa Nghiêm nói:  ‘Một tức là nhiều, nhiều tức là một’.  Sai biệt và bình 

đẳng không hai, tách lìa ra nói về [từng điều trong] mười điều là sai biệt, hợp 

lại để  nói  là bình đẳng  một thứ, đây  gọi  là Niệm  Phật.  Mọi  người đều biết 

lời cổ đức:  ‘Một niệm tương ứng một niệm Phật, Niệm niệm tương ứng niệm 

 niệm  Phật’.   Tương  ứng  với  cái  gì?   Tức  là  tương  ứng  với  Chân  thành, 

Thanh tịnh, Bình đẳng, Chánh giác, Từ bi, Nhìn thấu, Buông xả, Tự tại, Tùy 

duyên.  Trong từng tiếng Phật hiệu đều đầy đủ cương lĩnh này, như vậy mới 

gọi là Niệm Phật.  Nếu  miệng niệm A Di Ðà Phật, nhưng trong tâm toàn là 

tham,  sân,  si,  mạn  thì  không  phải  là  người  niệm  Phật,  có  câu  nói:  ‘hét  bể 

cuống họng cũng uổng công’, từng tiếng Phật hiệu đều phải tương ứng  mới 

được! 

Mười  [tánh]  đức  trên  đều  viên  dung,  hàm  nhiếp  trong  một  câu  Phật 

hiệu, như vậy  mới gọi là người niệm Phật, đây  mới gọi là tu Tịnh Ðộ.  Các 

bạn  đồng  học  hỏi  tôi  phải  tu  như  thế  nào?   Không  có  gì  khác,  cả  đời  này 

những  gì  tôi  tu  phải  là  mười  điều  này,  tôi  phải  tương  ứng  với  mười  điều 

này.   Hôm  nay  có  duyên  với  mọi  người  tôi  truyền  thọ  mười  điều  này  cho 

quý vị, trong Tông Môn có ‘Truyền tâm pháp yếu’, thì đây không có gì khác 

với  truyền  tâm  pháp  yếu. Hy  vọng  mọi  người đều  phát  tâm Bồ  Ðề  chân 

chánh,  nối  tiếp  Huệ  mạng  của  Phật,  hoằng  pháp  lợi  sanh,  đây  là  đại 

nguyện.   Nếu  muốn  đại  nguyện  trở  thành  sự  thật,  muốn  thực  hiện  đại 

nguyện,  mà không có tâm  hạnh  này, thì tâm  nguyện đều  là  giả, không phải 

thật.  Có tâm chân thành, từ bi, có nhìn thấu, buông xả, niệm Phật mới 

được, nguyện của bạn mới là chân thực, bạn nhất định có thể làm được.  

Sau cùng, quan trọng nhất là ‘Một là mười, mười là một’, bất cứ một 

điều  nào cũng  hàm  nhiếp  (bao gồm) chín  điều kia, tuyệt đối không  thể tách 

rời.  Do đó điều nào cũng viên dung, hàm nhiếp [lẫn nhau], sau khi khế nhập 

vào  thì  thật  tự tại!   Thật  hoan  hỷ!   Bạn  đích  thân  cảm  giác  được,  cảm  giác 

được một cách rất rõ ràng, chư Phật gia trì, chư Phật hộ niệm, Long thiên lo 

lắng, giúp đỡ; bạn sẽ cảm thấy rất minh hiển [rõ ràng], thật là tâm tưởng sự 

thành.  Ngày nay trong tâm chúng ta nghĩ gì cũng đều là vọng tưởng, không 

thể thành công; tại sao không thể thành công? Vì không tương ứng.  Nếu bạn 

có  thể  tương  ứng  thì  tức  là  ‘trong  nhà  Phật  có  cầu  ắt  ứng’.   Lúc  cầu  mà 

không thể ứng  (cầu không toại nguyện) thì có hai nguyên nhân, một là chúng 

sanh không có phước, hoặc là hiện nay còn chưa cần tới.  Lúc thực sự cần thì 

vừa động niệm liền hiện ra ngay. 



---o0o--- 

6. Hết thảy phải làm từ tâm chân thật 

Cho nên hết thảy đều phải bắt đầu từ tâm chân thật, đây lời giáo huấn 

của  Thiện  Ðạo  đại  sư.   Thiện  Ðạo  đại  sư  là  đức  Phật  A  Di  Ðà  hóa  sanh. 

Trên  lịch  sử  ghi  chép  A  Di  Ðà  Phật  hoá  thân  tái  lai  có:  Thiện  Ðạo  đại  sư, 

Vĩnh Minh Diên Thọ đại sư, Phong Can Hòa Thượng, đây là việc mọi người 

đều biết.  Di Ðà hóa thân đến, những lời Ngài nói tức là A Di Ðà Phật đích 

thân nói vậy.  Chúng ta muốn trong một đời này thực sự đạt được hạnh phúc, 

thực  sự  đạt  được  gia  đình  mỹ  mãn,  sự  nghiệp  thành  công  thuận  lợi,  học 

mười điều này mới thực sự đạt được, tách rời khỏi mười điều này thì đều là 

có danh không thật, đều không chân thật. 

Ở Mỹ chúng tôi đặc biệt lấy mười điều 20 chữ này ghi trên huy hiệu 

bằng đồng, cúng dường chư vị đồng tu, các bạn đều đã nhận được.  Hy vọng 

các bạn thường thường nhìn thấy, thường thường suy nghĩ đến, hiểu rõ ý tứ 

trong  đó  thật  là  vô  cùng  sâu  rộng,  không  những  bất  kỳ  một  điều  nào  cũng 

bao hàm hết chín điều kia, bất kỳ điều nào cũng hàm chứa hết thảy vô lượng 

diệu lý của chư Phật, hàm chứa hết thảy pháp thế gian và xuất thế gian, nếu 

bạn  hướng  về  phía  này  mà  nhìn  thì  ý  thú  vô  cùng  sâu  xa.   Tương  lai  khi 

chúng ta giảng kinh thuyết pháp, khuyến đạo chúng sanh, mục đích của mỗi 

lần diễn giảng, bất luận thời gian nói chuyện dài hay ngắn, nội dung sâu cạn 

đều không kể, [bạn phải đặt câu hỏi] bạn dạy người ta những gì?  [Nếu bạn] 

dạy  một  điều  trong  mười  điều  này  thì  phương  hướng,  mục  tiêu  của  bạn  sẽ 

chính xác.  Trong lời [giảng của bạn] có hàm chứa thực chất!  Sẽ không [có 

trường  hợp]  người  ta  nghe  hết  nửa  ngày  rồi  cũng  chẳng  biết  bạn  đang  nói 

những  gì,  bạn  thực  sự  có  thể  dẫn  dắt  hết  thảy  chúng  sanh  hướng  về  Phật 

đạo.  Mỗi chữ mỗi câu trong mười điều này đều là Phật đạo, mọi người phải 

hết lòng nỗ lực làm theo.  Ở nước ngoài có rất nhiều địa phương muốn  mời 

bạn đi giảng kinh, chờ đợi bạn đi hoằng pháp, nhân duyên vô cùng hy hữu, 

hy vọng mọi người đều trân trọng. 

  

---o0o--- 

Phụ lục 1:Cứu vãn kiếp nạn, hóa giải tai nạn phải đẩy mạnh bốn thứ 

giáo dục 

(Giáo dục gia đình là căn bản của hết thảy giáo dục) 

Chúng ta đã nói rất nhiều lần, xã hội an định, thế giới hòa bình, nhân 

dân hạnh phúc được xây dựng trên cơ sở của bốn sự giáo dục, trong đó gốc 

rễ của giáo dục là giáo dục gia đình, sau đó đến giáo dục trong trường học, 

giáo dục trong xã hội làm cho nó trưởng thành, cuối cùng tức là giáo dục tôn 

giáo. 

Phải biết sự an nguy của xã hội quyết định ở tại gia đình; sự an nguy 

của  gia đình  quyết định ở trên  vợ chồng.  Sách ‘Trung Dung’  nói:  ‘Quân tử 

 chi  đạo,  tạo  đoan  hồ  phu  phụ’  (Đạo  của  người  quân  tử  khởi  đầu  từ  vợ 

 chồng) cho  nên  vợ  chồng  có  sự  kết  hợp  hoàn  hảo  thì  sẽ  có  gia  đình  hoàn 

hảo; có gia đình hoàn hảo thì sẽ có xã hội hoàn hảo; có xã hội hoàn hảo thì 

sẽ  có  quốc  gia  hoàn  hảo,  thế  giới  hoàn  hảo.   Nếu  như  gia  đình  không  kiện 

toàn, thậm chí không may vợ chồng phải ly hôn, con cái của họ tương lai có 

thể sẽ biến thành những người có vấn đề trong xã hội, vì chúng nó thiếu thốn 

sự  thương  yêu  của  cha  hoặc  mẹ,  tâm  lý  dễ  sanh  ra  bất  bình  thường,  nếu 

không dụng tâm dạy dỗ, không có thầy giỏi bạn tốt vây quanh huấn dụ, sau 

khi trưởng thành rất dễ biến thành những kẻ gây rối xã hội! 

Mục  đích  chính  của  giáo  dục  tôn  giáo  là:  thăng  hoa  hoàn  cảnh  con 

người.   Từ  sự  giúp  đỡ  từng  người  chuyển  ác  thành  thiện,  chuyển  mê  thành 

ngộ,  cho  đến  chuyển  phàm  thành  thánh,  thoát  ly  sanh  tử  luân  hồi,  thoát  ly 

lục  đạo,  thập  pháp  giới.   Nhưng  các  bạn  đồng  tu  phải  biết,  gốc  rễ  của  nền 

giáo dục tôn giáo cũng vẫn là giáo dục gia đình.  Nếu chúng ta coi nhẹ điểm 

này  thì  không  những  không  độ  nổi  người  khác,  việc  tự  độ  cũng  sẽ  không 

thực hiện được. 

Chúng ta phải có trí huệ chân thật, phải nhận rõ cốt lõi của vấn đề, xã 

hội  ngày  nay  động  loạn,  giữa  người  với  người  không  có  tâm  thương  yêu 

đùm  bọc,  không  tin  tưởng  lẫn  nhau,  giữa  các  chủng  tộc  không  tin  tưởng 

nhau, giữa các tôn giáo cũng không tin tưởng nhau, giữa các quốc gia cũng 

không tin tưởng nhau đều là vì giáo dục có vấn đề!  Không tin tưởng sẽ nghi 

ngờ,  dần  dần  đi  đến  hiểu  lầm,  đề  phòng  lẫn  nhau,  từ  từ  dẫn  đến  thi  đua 

phòng bị quân sự, một khi hai bên chạy đua gia tăng thiết bị quân sự thì càng 

tăng thêm nghi ngờ lẫn nhau, cuối cùng thì chiến tranh bùng nổ một cách vô 

duyên cớ!  Tương lai chiến tranh có xảy ra thì quý vị đều biết cho dù võ lực 

của  nước Mỹ có  vượt trội  hơn  bất kỳ  nước nào khác,  nhưng  một khi chiến 

tranh xảy ra thì không có kẻ thắng người bại, tất cả đều đi đến hủy diệt, đây 

đều là lời của các khoa học gia nói, chiến tranh hạch nhân là chiến tranh hủy 

diệt lẫn nhau, là chiến tranh không có ai thắng ai bại. 

 Nhận định: Gần đây sự xung đột giữa Ấn độ và Pakistan bộc phát từ 

tôn  giáo  tín  ngưỡng  khác  nhau,  kỳ  thị,  bài  xích  lẫn  nhau,  cuối  cùng  đi  đến 

thù hận, vì cả hai bên đều có võ khí nguyên tử, một khi chiến tranh bộc phát, 

chỉ cần một bên [ngông cuồng, liều mạng] dồn hết sức lực vào ván bài cuối 

cùng, thì chiến tranh nguyên tử rất có thể xảy ra, thế nên những nước lân cận 

vô cùng lo âu, sợ bị liên lụy.  Từ đây có thể thấy sự quan trọng của việc đẩy 

mạnh bốn thứ giáo dục [kể trên] để có thể tăng thêm sự  hiểu biết  lẫn nhau, 

hóa giải hiểu lầm và thù hận. 



---o0o--- 

Phụ lục 2:Khai thị tâm yếu của Ấn Quang đại sư 

‘Ðôn  Luân  Tận  Phận,  Nhàn  Tà  Tồn  Thành,  Tín  Nguyện  Niệm 

Phật, Cầu sanh Tịnh độ’.  

Ðôn  Luân  Tận  Phận.   Ðôn  nghĩa  là  thành  khẩn  hòa  mục,  Luân  chỉ 

nhân  luân.  Ðôn  Luân  nghĩa  là  người  với  người đối  xử tương  thân tương ái 

lẫn  nhau.   Ðại  sư  nói  với  chúng  ta:  phải  làm  tròn  trách  nhiệm  và  nghĩa  vụ 

của  con  người.   Trách  nhiệm  và  nghĩa  vụ  này  chính  là  bổn  phận  của  mọi 

người nên làm.  Những gì là bổn phận của mọi người phải nên làm?  Tức là 

luân thường, và cũng là [quan hệ giữa] vua tôi, cha con, vợ chồng, anh em, 

bạn bè.  Nếu có thể hoàn thành trọn vẹn năm thứ quan hệ này gia đình  mới 

hạnh phúc, xã hội, quốc gia mới an định. 

Quan  hệ  vua  tôi  [ngày  nay]  nghĩa  là  quan  hệ  giữa  người  cấp  trên  và 

người cấp dưới hoặc là giữa chủ và nhân công.  Phải làm sao?  Tức là ‘Vua 

dùng  lễ  đối  đãi  với  bầy  tôi,  bầy  tôi  dùng  ‘trung  thành’  để  đối  xử  với  vua’; 

người chủ phải biết tôn trọng và lo lắng cho nhân công, đối với những việc 

mà cấp trên giao phó, nhân viên phải phụ trách trung thành, hết lòng đi làm, 

đây là đạo lý quân thần (giữa người lãnh đạo và người thuộc hạ).  Ðạo lý cha 

con là: người làm cha phải dùng bản thân của mình để làm nguyên tắc, làm 

gương  tốt  cho  con  cái,  nghiêm  nghị  dạy  dỗ  cho  con  cái  thành  người  tốt, 

người  thiện,  đây  mới  là  từ ái  chân  chánh.   Làm  con  phải  cảm  được  ân  đức 

dạy dỗ, dưỡng dục của cha mẹ thì tự nhiên phải hiếu kính cha mẹ.  Ðạo lý vợ 

chồng  là  then  chốt  của  hạnh  phúc  gia  đình,  chìa  khoá  làm  cho  xã  hội  an 

định.  Vợ chồng  hòa  hợp thì  gia đình  mới có hạnh phúc, và  mới có đời sau 

ưu  tú,  kiện  toàn.   Cho  nên  làm  chồng  phải  có  trách  nhiệm  với  gia  đình,  có 

tình  nghĩa  với  vợ,  có  ân  nghĩa  đối  với  cha  mẹ,  con  cái.   Làm  vợ  nhất  định 

phải hòa thuận, uyển chuyển, cùng với chồng dạy con, diễn vai trò người vợ 

hiền,  dâu  thảo,  mẹ  hiền.   Ðạo  lý  anh  em:  tình  anh  chị  em  như  chân  tay, 

thương yêu lẫn nhau, lo lắng chăm sóc cho nhau, không làm cho cha mẹ bận 

tâm,  đây  cũng  là  làm  tròn  đạo  hiếu.   Ðạo  lý  bạn  bè:  giao  thiệp  với  bạn  bè 

phải  kết  rộng  thiện  duyên,  tìm  cầu  tín  nghĩa,  dùng  tâm  thành  giao  thiệp, 

được vậy mới có thể duy trì tình bạn lâu dài. 

Năm thứ quan hệ kể trên là gốc rễ của luân thường, năm thứ căn bản 

này là để xây dựng hạnh phúc gia đình mỹ mãn, là then chốt cho sự an định 

xã hội, quốc gia. 

Nhàn Tà Tồn Thành: Nhàn  nghĩa  là  ngăn  ngừa, đình chỉ.  Tà  nghĩa 

là  tà  ác.   Nhàn  Tà  tức  là  ngăn  ngừa  tà  ác  xâm  nhập.   Trong  đời  sống  sanh 

hoạt  hằng  ngày  cần  phải  giữ  tâm  thanh  tịnh,  tĩnh  tọa  thường  suy  nghĩ  coi 

mình  có  lỗi  lầm  hay  không  để  phòng  ngừa  hết  thảy  tà  nhiễm.   Tồn  Thành 

nghĩa  là  giữ  gìn  tâm  tánh  trung  thành,  khi  đối  xử  với  người  và  xử  lý  công 

việc  thường  giữ  tâm  cung  kính  kiền  thành,  lâu  dần  tự  nhiên  có  thể  chân 

thành trong tâm  và biểu  hiện ra  ngoài,  nhân cách  và  việc  làm của bạn  nhất 

định sẽ được mọi người tôn sùng và kính yêu. 

Tín  Nguyện  Niệm  Phật  Cầu  Sanh  Tịnh  Ðộ:  Thật  sự  thiết  tha  tin 

tưởng A Di Ðà Phật thì chỉ cần dùng tâm chân thành để niệm Phật một cách 

liên  tục,  nhất  định  có  thể  vãng  sanh  Cực  Lạc  Thế  giới,  thân  cận  Di  Ðà,  và 

chư thiện tri thức, cùng làm học trò của đức Phật A Di Ðà, vĩnh viễn thoát ly 

sự khổ của sanh tử luân hồi. 



 Tồn hảo tâm, thuyết hảo thoại, hành hảo sự, tác hảo nhân.  

 Giữ tâm tốt, nói lời lành, làm việc tốt, làm người tốt.  

  

---o0o--- 

Tu hành bắt đầu từ sửa đổi tâm niệm.  

Lão  hòa  thượng  Tịnh  Không  chỉ  rõ:  phương  pháp  sửa  đổi  vận  mạng 

phải dựa vào sự chuyển biến -- chuyển ác thành thiện, chuyển mê thành ngộ, 

chuyển phàm thành thánh. 

Các vị đồng  tu đều biết ‘trồng  nhân thiện  thì  được quả thiện’,  nhưng 

nếu  nghiệp  báo  chưa  chuyển  trở  lại  thì  rất  dễ  than  trời  trách  người,  trách 

Phật, Bồ Tát không linh, trách thần không phù hộ, ắt phải kiểm thảo nguyên 

nhân  của  nó.   Chuyện  Du  Tịnh  Ý  gặp  Táo  Thần  (Táo  quân,  Thần  bếp)  rất 

đáng để chúng ta nghiên cứu tham khảo.  Làm việc thiện không phải chỉ làm 

trên công phu bề  ngoài, ngoài ‘khẩu thiện, thân thiện’ càng quan trọng  hơn 

phải là ‘tâm thiện, ý thiện’. 

Những  đại  đức  thời  xưa  dạy  ‘Tu  hành  phải  bắt  đầu  từ căn  bản’,  căn 

bản  là  tâm,  là  ý  niệm,  chỉ  cần  tâm  bạn  thiện,  ý  niệm  thiện  thì  không  có 

nghiệp báo nào mà không thể chuyển đổi được, và cũng không có tai nạn gì 

không thể hóa giải được.  Cũng giống như một cây cổ thụ, tâm là rễ, ý niệm 

là gốc, thân là cành, khẩu là lá, nếu bạn tu sửa trên cành lá mà gốc rễ đã mục 

nát thì không thể nào cứu được!  Phải sửa đổi gốc rễ, căn bản trước, cành lá 

sẽ rất dễ chuyển biến. 

A Di Ðà Phật 

 Trong quá trình chuyển ngữ chắc không tránh khỏi thiếu sót, xin các 

 bậc thức giả hoan hỷ phủ chính cho.  

 Xin thành thật cám ơn.  

 Một nhóm Diệu Âm cư sĩ, 9-4-200 

---o0o--- 

 Hết 

 



1 .   Phật ở đây phải hiểu là Phần Chứng Phật, hoặc danh văn Phật, chưa phải 

 là cứu cánh Phật, tức là hiểu theo phương diện đã giác ngộ, nhưng mới chỉ 

 là phần giác thì gọi là Phật.  

2  .    Lam  ở  đây  là  một  chất  màu  chiết  ra  từ  thực  vật,  ta  gọi  là  Chàm 

 (indigo).  Lọc  màu  xanh  từ  chất  Chàm  ra  sẽ  xanh  đậm  hơn,  dùng  để 

 nhuộm áo, nhất là những sắc dân sơn cước hay dùng loại màu nhuộm 

 này.  





3 .   Khổ khổ: do việc khổ xảy đến nên sanh phiền não.  

 Hoại khổ: do pháp vui mất đi mà sanh khổ não.  

 Hành  khổ:  hành  nghĩa  là  dời  chuyển.  Do  hết  thảy  đều  dời  chuyển,  vô 

 thường nên sanh khổ não 



4 .  Phan duyên nghĩa là nương theo cảnh vật bên ngoài mà nghĩ tưởng, toan 

 tính, và hành động bằng thân và miệng.  



Document Outline


	Thay lời tựa

	A.XÂY DỰNG TÂM LÝ TRONG PHẬT THẤT

	a.	Sanh tâm ‘Vô trụ’

	1. Mục đích của Phật thất

	2. ‘Ðạo’ ở trong sanh hoạt hằng ngày. 

	3.  Làm thế nào ‘an tâm đoạn vọng’

	4. Vạn pháp là tướng tương tục (tiếp nối) của nhân quả

	5. Ðoạn ác tu thiện trong đời sống





	b.Ảo tướng của duyên sanh, đương thể tức không

	1. Bố thí vô trụ

	2. Quy hướng Cực Lạc Tịnh Ðộ

	3. Chư pháp đều không, nhân quả chẳng không

	4. Hễ những gì có tướng đều là hư vọng

	5. [Chánh] pháp còn nên xả, huống hồ là phi pháp





	c.Lìa khỏi bốn tướng, tin nhân quả

	1. Rộng kết thiện duyên và pháp duyên

	2. Ðức Phật vạn đức vạn năng

	3. Lìa bốn tướng, hiểu rõ sự lý, tin nhân quả





	d.Tôn đức Phật A Di Ðà làm thầy

	1. Pháp môn bình đẳng

	2. Thân cận thiện tri thức

	3. Ðừng lôi kéo tín đồ, đừng hóa duyên

	4. Pháp môn vô lượng chỉ chọn một môn

	5. Lối dạy học nghệ thuật hóa trong Phật giáo

	6. Tôn Phật làm thầy





	e. Vũ trụ nhân sanh chỉ là mộng huyễn bào ảnh

	1. Thọ trì một câu kệ hơn cả bố thí thất bảo

	2. Hoằng pháp phải địa phương hóa và hiện đại hóa

	3. Cành cũ lá mới, tuỳ duyên thuyết pháp

	4. Ăn chay vệ sinh, vệ tánh, vệ tâm  (bảo vệ sinh thái, bảo vệ tánh đức, bảo vệ tâm tánh)

	5. Vũ trụ nhân sanh chỉ là mộng huyễn bào ảnh









	B.CHẤN QUANG PHÁP VỊ

	a.Quyết tâm cầu sanh Tịnh độ

	1. Cảm niệm ân Phật, ân của hộ pháp

	2. Nội dung và phương pháp tu hành trong Phật điển





	b. Lão thật tu hành, tự tại vãng sanh

	1. Những chuyện vãng sanh gần đây

	2. Dứt ác tu thiện, chuyên cần giữ gìn ba nghiệp





	c. Niệm Phật có thể tiêu tai miễn nạn

	1. Vũ trụ là không gian đa nguyên

	2. Không tri ân nghĩa chiêu cảm tai kiếp

	3. Niệm Phật có thể giúp cho thế giới hòa bình





	d. Lý của chuyện ‘Niệm Phật thành Phật’

	1. Hư không pháp giới và mình cùng một thể

	2. Hết thảy các pháp từ tâm tưởng sanh ra

	3. Tự tại vãng sanh độ gia quyến

	4. Y giáo phụng hành có thể tự tại vãng sanh





	e.Giác ngộ -- Nhìn thấu -- Buông xả

	1. Nhìn thấu mới buông xả được

	2. Hiểu rõ nhân quả không oán hận và hối hận. 

	3. Dứt ác tu thiện làm lợi ích cho chúng sanh





	f.  Giữ gìn công phu

	1. Khắc phục dục vọng giữ gìn công phu

	2. Nương nhờ vào chúng (đoàn thể) xả thế duyên





	g. Buông xả tâm muốn khống chế và tâm muốn chiếm lấy

	1. Dưỡng tâm còn quan trọng hơn dưỡng thân

	2. Năng và Sở đều là không, bất khả đắc (đều không thể được)

	3. Ðọc kinh nghe pháp

	4. Quản [lý] sự [việc] phải giữ giới luật thanh tịnh

	5. Buông xả khống chế, chiếm lấy, yêu cầu (đòi hỏi)









	Truyền Tâm Pháp Yếu

	A. Chân tướng của Ðạo

	B. Lựa chọn pháp phải: Tinh đáng, Khế cơ, Khế lý

	C. Tâm Môn

	1. Chân thành

	2. Có thể xả, chịu buông xuống thì sẽ thoát ra khỏi luân hồi

	3. Căn bản của thành đạo – chân thành, không dối mình, không có chuyện gì sợ cho người biết. 

	4. Cực Lạc, Hoa Tạng, vô lượng trang nghiêm, người người đều có đầy đủ

	5. Tâm thanh tịnh là chân thành

	6. Tâm bình đẳng là chân thành

	7. Thanh tịnh, Bình đẳng, Giác là Tam Bảo, là mục tiêu của tam tự quy y. 

	8. Trong Thanh tịnh, Bình đẳng, Chánh giác tự khởi tâm đại từ bi





	D. Hành Môn

	1. Nhìn thấu, Buông xả là then chốt của sự thành đạo

	2. Buông xuống vô lượng pháp, đi sâu vào một môn

	3. Nhìn thấu, Buông xả được đại tự tại

	4. Tùy duyên mà không phan duyên

	5. Niệm Phật phải tương ứng với thập đức

	6. Hết thảy phải làm từ tâm chân thật





	Phụ lục 1:Cứu vãn kiếp nạn, hóa giải tai nạn phải đẩy mạnh bốn thứ giáo dục

	Phụ lục 2:Khai thị tâm yếu của Ấn Quang đại sư










cover_image.jpg
Niem-Phat-
Tam-Dia-Cong-
Phu-HT-Tinh-
Khong






index-1_1.jpg





